
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi 
Vol. 2, No. 2 (2022):134-145 
https://ejournal.sttii-yogyakarta.ac.id/index.php/predicaverbum/index 

DOI: https://doi.org/10.51591/predicaverbum.v2i2.41 
ISSN: 2798-1444 (online), 2798-1495 (print) 

 

Author correspondence email: pdtdartosachius@yahoo.com 
Available online at: https://ejournal.sttii-yogyakarta.ac.id/index.php/predicaverbum/index  
Copyright (c) 2022 by Authors 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 
 

 
 

 

Karakteristik Mazmur Rajani 

 

Darto Sachius 
Sekolah Tinggi Teologi Abdiel Ungaran, Indonesia 

Email: pdtdartosachius@yahoo.com 

 
Article history: Received: September 06, 2022; Revised: December 28, 2022; Accepted: December 29, 

2022; Published: December 31, 2022 

 

 

Abstract 

This study is entitled Characteristic of Psalm Rajani. This research will look for the 

characteristics of the Royal Psalms in the Book of Psalms. The research method used is 

qualitative not experimental. With the following steps, first by analyzing the passage according 

to its elements, second by knowing the style of poetry in Hebrew poetry, third trying to express 

the beauty of the language of poetry well, fourth trying to explain the meaning of Hebrew verse. 

So it is hoped that with this method can be formulated the characteristics of the Royal Psalms. So 

the three important things in the Royal Psalm are, firstly this psalm reflects the unique 

relationship between God and the king, secondly the holy king is the mediator of Divine blessing. 

All three charismatic kings ruled by divine gift. Even the kings of Israel received their dominion 

with God's approval like a royal coronation. 

 

Keywords: Poetry; Structure; Literature; Motive; Purpose 

 

Abstrak 

Penelitian ini berjudul Karakteristik Mazmur Rajani. Penelitian ini akan mencari ciri-ciri Mazmur 

Rajani dalam Kitab Mazmur. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif bukan 

eksperimental. Dengan langkah-langkah sebagai berikut, pertama dengan menganalisa perikop 

menurut unsur-unsurnya, kedua mengenal gaya bahasa puisi dalam puisi Ibrani, ketiga berusaha 

menggungkapkan keindahan bahasa puisi dengan baik, keempat berusaha menjelaskan makna 

syair Ibrani. Makadiharapkan dengan metode ini dapat dirumuskan ciri-ciri dari Mazmur Rajani. 

Jadi tiga hal penting dalam Mazmur Rajani adalah, pertama mazmur ini mencerminkan hubungan 

yang unik antara Allah dan raja, kedua raja suci merupakan perantara berkat Ilahi. Ketiga raja 

karismatik memerintah berdasarkan karunia ilahi. Bahkan raja-raja Israel menerima kekuasaan 

mereka dengan persetujuan Allah seperti penobatan rajani 

 

Kata kunci: Puisi; Struktur; Sastra; Motif; Tujuan 

 

PENDAHULUAN 

Kepentingan Kitab Mazmur bagi semua pembaca menjadi alasan ditulisnya jurnal 

ini. Kitab Mazmur mencerminkan kedalaman arti mengenai: Pertama, paparan idealisme 

keagamaan yang saleh dan persekutuan dengan Allah. Kedua, ungkapan penyesalan 

https://doi.org/10.51591/predicaverbum.v2i2.41
https://ejournal.sttii-yogyakarta.ac.id/index.php/predicaverbum/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Karakteristik Mazmur Rajani 

135 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (2), 2022: 134-145 

karena dosa. Ketiga,  hal pencarian akan kesempurnaan.Keempat,  pengalaman hidup 

berjalan dalam kegelapan tanpa ketakutan karena terang iman. Kitab Mazmur juga 

menyatakan tentang bahasan dan seruan mengenai ketaatan kepada Allah sebagai hal 

yang menarik. Namun demikian untuk memahami Kitab Mazmur sungguh tidak mudah 

bagi masyarakat Yahudi dan juga bagi orang Kristen.1 

Pemahaman Kitab Mazmur menjadi sangat mendesak, sebab kitab ini memiliki 

pesona yang dalam, yang sanggup membuka hati dan menerangi pikiran.  juga  memiliki 

intensitas dan keintiman yang tidak bakal tertandingi oleh kitab-kitab lain dalam Alkitab.2 

Nampaknya sang pemazmur sudah dapat mengantisipasi semua kekaguman, kerinduan 

dan kefrustasian manusia, sehingga hal itu memungkinkan orang-orang percaya mau 

mempergunakan Mazmur dalam ibadah sejak beberapa abad yang lalu hingga sekarang. 

Mazmur-mazmur pujian umumnya cukup sering digunakan dalam kehidupan orang 

percaya, khususnya dalam ibadah. Hal penting dalam penggunaan Mazmur-mazmur 

rajani ini adalah penekanan pada aspek penyembahan dan pengagungan yang penuh 

dengan hormat di tengah-tengah suasana sukacita dan sorak-sorai. Mazmur-mazmur 

rajani dalam Kitab Mazmur menolong orang percaya untuk menyembah dan 

mengagungkan Allah sebagai raja. Pujian dan penyembahan yang dimotivasi oleh 

kerinduan untuk menyembah dan mengagungkan Allah oleh karena karakter dan karya-

Nya.3 

Mazmur adalah kitab pujian dan kitab doa umat Israel Perjanjian Lama dan umat 

Kristen di era Perjanjian Baru, yang ditulis dalam bentuk puisi. Mazmur terdiri dari 150 

nomor pujian atau doa yang menceritakan kisah kasih Allah terhadap diri pemazmur, 

yang berasal dari perjalanan hidup pribadi, secara suku atau bangsa. Ada kalanya 

pemahaman iman sejalan dengan pengalaman iman, maka timbullah ucapan syukur, 

pujian, keyakinan dan pengajaran (hikmat).4Pengalaman-pengalaman tersebut 

diwujudkan dalam bentuk suatu kemenangan yang tampaknya direfleksikan oleh bangsa 

Israel dalam puji-pujian yang akhirnya terkumpul dalam kitab Mazmur.5 

Emilio Betti menggambarkan tentang cara kerja hermeneutik, sebagai ‘tugasnya 

untuk melakukan penafsiran’. Seperti halnya ‘menjernihkan persoalan pemahaman’ 

dengan cara menyelidiki setiap rincian dari proses penafsiran itu. Selain itu penafsir juga 

harus merumuskan sebuah metodologi yang akan dipergunakan, untuk mengukur 

seberapa jauh kemungkinan masuknya pengaruh subyektivitas terhadap interpretasi 

obyektif yang diharapkan.6 

Pengertian kata Mazmur yang dalam bahasa Ibrani berasal dari kata “Mizmor”, 

yang memiliki arti “Sebuah nyanyian yang dinyanyikan dengan iringan musik.” Mazmur 

yang dipergunakan sebagai salah satu nama Kitab di Perjanjian Lama, dalam bahasa 

Ibrani disebut “Tehillim”. Kata itu berasal dari akar kata “Halel” yang dalam bahasa 

 
1 Sabourin Leopold, Les Quare Lestures Du Psaume Dalam The Psalms (New York: Alba House, 1974). 
2 Ibid. 
3 Sia Kok Sin, “Mengalami Allah Melalui Kitab Mazmur 1,” Jurnal Theologi Aletheia 18, no. 10 (2016): 

36. 
4 Ibid. 
5 Sony Christian Sudarsono, “Metafora Tentang Tuhan Dalam Kitab,” Jurnal Ilmiah Kebudayaan 

SINTESIS 10, no. 1 (2016): 12. 
6 Leopold, Les Quare Lestures Du Psaume Dalam The Psalms. 



Darto Sachius 

 
136 

 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (2), 2022: 134-145 

Indonesia sering dipakai untuk pengertian yang berarti ‘ puji-pujian atau nyanyian 

pujian.’  Bentuk tunggal dari kata itu adalah “Tehilla”;  seperti yang terdapat dalam judul 

Mazmur 145; dan terdapat lebih dari dua puluh tiga kali dalam berbagai Mazmur yang 

lain. Diantaranya terdapat dalam  Mazmur  9 :15, 22 : 26, 39 :1, 34 : 2 .7Kata “Tehillim” 

adalah kata dalam bentuk jamak dan bergender maskulin, seperti dalam Mazmur 22:3 

[Nyanyikanlah bagi-Nya nyanyian baru; petiklah kecapi baik-baik dengan sorak-sorai !], 

yang mungkin merupakan suatu istilah teknis,  untuk arti ‘kumpulan’ tersebut.  Judul itu 

setidak-tidaknya sudah digunakan pada zaman Filo (40 M) yang memakai terjemahan 

harafiah istilah Yunani ‘humnoi’.8 

Nama Kitab Mazmur dalam LXX (Septuaginta, yaitu Alkitab Perjanjian Lama 

yang aslinya berbahasa Ibrani, kemudian diterjemahkan ke dalam  bahasa Yunani ). Di 

dalam Septuaginta kata ‘Mazmur’ diterjemahkan menjadi kata ‘Psalmoi.’ Di dalam 

Alkitab bahasa Yunani kata Psalmoi, berasal dari kata kerja “Psako” yang berarti 

‘memetik atau mendentingkan’. Kata itu mula-mula dipergunakan untuk menunjuk pada 

arti ‘permainan alat musik petik’ atau alat musik yang sejenis itu. Kemudian kata itu, 

menunjukkan perkembangannya menjadi “Psalmos” atau nyanyian “Psalterion” dengan 

arti kumpulan nyanyian.  Di dalam Perjanjian Baru istilah ini pertama kali dipergunakan  

dalam Lukas 20  42  ”Sebab Daud sendiri berkata dalam kitab Mazmur: Tuhan telah 

berfirman kepada Tuanku: duduklah di sebelah kanan-Ku”,  yang kedua dipergunakan  

dalam Kisah Para Rasul 1:20; kemudian  dipakai sebagai judul dalam bahasa Yunani 

secara utuh kitab Mazmur “Biblios Psalmon”.9 Jadi kata Mazmur dalam bahasan ini 

menunjuk kepada nama kitab dalam Perjanjian Lama yang banyak ditulis oleh raja Daud 

dan para pemazmur lainnya. 

Kitab Mazmur dan banyak kitab lain dalam Perjanjian Lama ditulis dalam bentuk 

puisi. Hal ini menimbulkan sebuah pertanyaan bagi umat. Mengapa begitu banyak puisi 

dalam Perjanjian Lama?  Mengapa tidak ditulis dalam bentuk tulisan yang lebih langsung 

saja yaitu dalam bentuk prosa?  Bukanlah puisi lebih sukar dimengerti dengan seksama.  

Semua pertanyaan di atas akan dijawab dengan perikop di bawah ini.10 

Kata rajani dalam judul ini berarti menjelaskan ciri atau karaktertik mazmur yang 

memiliki ciri pengagungan Allah sebagai raja atau menjadikan raja Israel sebagai 

representasi Allah dibumi atau seorang raja Israel yang memiliki kedudukan istimewa 

dihadapan umatNya. Namun dalam pasal-pasal Mazmur penulisan mazmur rajani sering 

dalam bentuk mazmur pujian, atau mazmur nubuatan dan kadang dengan mazmur 

ratapan, dalam hal ini menjadi masalah karena membinggungkan para penelaah Kitab 

Mazmur. Sehingga identifikasi mazmur rajani dapat ditemukan dan dibedakan dengan 

ragam mazmur yang lainnya.  Sebab itu penulis imgin memecahkan masalah ini dengan 

cara meneliti karakter secara umum dan secara khusus. Dalam tulisan ini penulis memilih 

meneliti mazmur rajani secara mendalam untuk mengidentifikasi ciri-ciri secara umum 

 
7 Ibid. 
8 Todd Elefson, Kitab-Kitab Puisi (Yogyakarta: STTII, 1997). 
9 Ibid. 
10 F.W Bush, Pengantar Perjanjian Lama (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1994). 



Karakteristik Mazmur Rajani 

137 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (2), 2022: 134-145 

dan khusus untuk semua mazmur rajani dalam Kitab Mazmur. Penelitian ini akan 

difokuskan pada karakter umum Mazmur Rajani dan penelitian secara khusus Mazmur 

20 dan 21 mengenai struktur, motif, dan tujuannya.  

 

METODE 

Dalam menemukan prinsip-prinsip mengenai karaktristik Mazmur Rajani ini 

maka metode yang akan dipakai untuk penelitian ini adalah kualitatif bukan 

eksperimental, metode ini digunakan untuk penelitian yang bersifat sosial dan humaniora 

serta dapat juga digunakan dalam penelitian atau studi teologi. Metode kualitatif  ini juga 

dapat digunakan untuk spekulatis reflektif.11 Metode ini juga dapat digunakan untuk 

penelitian teologia praktika yaitu refeksi kritis hubungan antara masyarakat yang ada 

sekarang dan korelasi kisah kristen dan sudut pandang yang lain untuk menafsirkan 

prinsip-prinsip dan makna yang menghasilkan pedoman dan kecakapan sehari-hari yang 

menghasilkan pribadi serta masyarakat.12 Metode penelitian ini menggunakan studi 

kepustakaan dari berbagai sumber penulis untuk nilai dan makna sehingga menemukan 

kesimpulan yang tepat dari pokok permasalahan yang sedang diteliti. Penelitian ini akan 

memakai pendekatan tematik menurut C. E Keil dan Delitzsch, dengan langkah-langkah 

sebagai berikut; 

Langkah pertama ialah menganalisa struktur menurut unsur-unsurnya. Tidak 

masalah apakah hal ini dilakukan dengan penyusun skematik atau tidak, namun mengenal 

bagian itu sangat penting. Namun analisa tidak berarti suatu teks dapat dimengerti 

sepenuhnya secara topikal pasal keseluruhan pemberitaannya harus diperhatikan dengan 

seksama.13 

Langkah kedua adalah mengenal tujuan melalui gaya bahasa puisi, harus dikenali 

betul prosa dari pada puisi, harus dimengerti ungkapan-ungkapan dan kiasan-kiasan serta 

cerita-cerita bersifat historis. Sebab Alkitab harus dipelajari dengan memakai norma 

sastra yang umumnya diterima. Banyak gaya bahasa digunakan dalam Alkitab, terutama 

dalam perikop-perikop yang puitis karena itu harus menafsirkan sebagaimana dimaksud 

oleh penulisnya.14 

Langkah ketiga adalah berusaha mencari motif melalui keindahan pengungkapan 

dapat dijelaskan dengan baik.  Walaupun tidak semua orang adalah penyair atau bahkan 

pengagum puisi, namun keindahan ungkapan yang menyampaikan arti aslinya sangat 

penting. Bahkan arti asli sangatlah penting.15 

Langkah keempat adalah pendekatan syair Ibrani memiliki ciri-ciri sebagai 

berikut misalnya: Syair Ibrani adalah sastra yang bisa menyampaikan ide lebih banyak 

dalam kalimat yang singkat dari pada sastra yang lain.  Syair itu tidak menyampaikan 

 
11 Andreas Subagyo, Pengantar Riset Kualitatif Dan Kuantitatif (Bandung: Kalam Hidup, 2004). 
12 Poling James N and Donald J. Miller, Fondations for a Pastoral Theology of Ministry (Nashvile: 

Abingdon Press, 1985). 
13 C. F. Keil and F. Delitzsch, Commentary On The Old Testament Volume 5 (United States: Hendrickson 

Publishers, 1996). 
14 Todd Elefson, Eksposisi Kitab-Kitab Puisi Perjanjian Lama (Yogyakarta: STTII, 1996). 
15 C. F. Keil and F. Delitzsch, Commentary On The Old Testament Volume 5 (United States: Hendrickson 

Publishers, 1996). 



Darto Sachius 

 
138 

 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (2), 2022: 134-145 

makna saja, tetapi pengalaman, dengan pernyataan yang penuh perasan dan semangat.  

Syair Ibrani menuntut pengorbanan yang lebih tinggi dari pembacanya dari pada sastra 

yang lain (I Taw. 21:24).16 

Syair menuntut tanggapan dari dalam hati pembaca, sehingga dia menjadi 

penyembahan yang benar, sesuai dengan apa yang dia baca.  Syair Ibrani menolong  

pembaca menunjukkan perasaan kepada Tuhan tanpa adanya perasaan baik kecewa 

maupun haus dan lain-lain.  Bahasa syair menolong pembaca menunjukkan  semua 

perasaan  pembaca kepada Tuhan baik dalam suka dan duka, sehingga Tuhan bertakhta 

dalam hidup pembaca setiap waktu.  Karena itu pelukisan kata bisa figuratif dan komentar 

berganda satu literal satu figuratif. Mazmur apapun mempunyai suatu tema yang 

menyatukan, biasanya diawalnya.17 Jadi dengan meneliti struktur, tujuan dan motif dalam 

pasal-pasal dalam kitab Mazmur maka akan ditemukan karaktrisk setiap pasal dalam 

Mazmur terutama ciri-ciri Mazmur Rajani. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Secara umum di dalam Mazmur rajani telah dikatakan dan diulang bahwa realita 

dasar dalam kehidupan manusia adalah bagi bangsa Israel bukankah individual tetapi 

bersifat komunitas atau jemaat. Dalam Bangsa Israel, raja adalah wakil dari 

keseluruhannya. Mowinckel bahkan dapat menyebut: “Perjanjian tentara Israel dan 

Yahweh.  Yahweh dan raja Daud adalah satu hal yang sama” Yang penting seperti raja, 

tidak ragu dan heran, bahwa Mazmur-Mazmur itu telah disusun dalam kemuliaan 

penghormatanNya. 

Sebenarnya, kesatuan kategori ini mengenai Mazmur-Mazmur rajani  berhenti 

secara dasar pada satu fakta:  bahwa Mazmur rajani itu semua berkenaan dengan raja. 

Mazmur-Mazmur itu tidak ada struktur sastra yang istimewa walaupun beberapa dari 

tema-tema adalah predominasi: yaitu pengangkatan raja oleh Allah. Stabilitas tahta,  Nabi 

Natan, doa-doa bagi raja, ucapan firman Allah yang menjanjikan sang raja memiliki 

kehidupan yang berbahagia dan sejahtera.18 

Pandangan tradisional yang dipegang bahwa Daud menulis sebagian besar 

Mazmur-Mazmur menjadi sebuah penuntun Israel, sehingga untuk menambah banyak 

sekali jumlah Mazmur-Mazmur rajani maka Israel menjadi lebih bijaksana dalam 

membangun hubungan dengan Allah sebagai raja. Sebab itu kepenulisan Daud 

diperkirakan kembali memiliki kecenderungan sebaliknya datang pada yang lebih awal. 

Walaupun dorongan dari nabi-nabi tertentu,  ketika tidak menemukan atau 

bertemu figur seorang raja. Sebagaimana dalam apa yang disebut sebuah personifikasi 

dari umat Israel. Gunkel adalah orang pertama yang menerima Mazmur-Mazmur rajani 

sebagai Mazmur-Mazmur raja yang sesungguhnya, dan menempatkannya pada 

interpretasi ini sebagai fondasi ilmiah yang sungguh-sungguh.19 

 
16 Bush, Pengantar Perjanjian Lama. 
17 Ibid. 
18 Leopold, Les Quare Lestures Du Psaume Dalam The Psalms. 
19 Ibid. 



Karakteristik Mazmur Rajani 

139 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (2), 2022: 134-145 

Disini dapat diingat kembali bahwa kecuali raja yang disebutkan secara tegas 

maka biasanya sulit untuk membuktikan bahwa  “Aku”  si pembicara adalah figur seorang 

raja,  ketika konteksnya menunjukkan kepada perhatian mengenai individu atau pribadi 

yang lain.  

Ideologi seorang Ibrani menambahkan bahwa “Raja mempunyai posisi yang 

sangat unik dalam sejarah Israel.” Ia adalah seorang yang sangat berkarismatik, 

pendukung hakim-hakim, untuk raja diberikan julukan seorang yang memiliki kekuatan 

dan kebijaksanaan supra manusia dan memiliki Roh Allah.   Sang Raja adalah satuan dari 

rakyatnya,  dan di dalam dia diringkaskan perjanjian Israel dan janji-janji dan keharusan-

keharusan yang mengalir dari perjanjian tersebut. 

 

Raja Israel menurut penyelidikan Wright,‘’ Tidak pernah menerima kesucian 

yang absolut yang dijumpai dimana... konsepsi mengenai Yahweh seperti 

perjajianTuhan tentang Israel,  bangsa yang terpilih, yang melindungi monarki 

Israel dari menyangka  terlalu banyak dan meninggalkan pemimpin-pemimpin 

agama yang independen, untuk memberikan putusan penghakiman pada raja-raja 

karena melakukan kejahatan didepan pandangan Yahweh.  Juga mengijinkan satu 

umat atau bangsa milik Allah Yahwe untuk kerusakan dan pembuangan,  dan 

berusaha untuk membangun kembali jemaat yang kudus tanpa seorang raja dalam 

terang periode penggembaraan.20 

 

Dalam studinya yang ekstensif mengenai ideologi raja timur masa lampau atau 

zaman kuno. K.H Bernhardt menolak teori “Pola Ritual” menasehatkan sebuah 

penjelasan mengenai ideologi raja yang didasarkan pada penolakan historis kerajaan dan 

tradisi-tradisi periode pengembaraan.21 

Monarki temporer dizaman Musa, Gideon, Yesaya pada kenyataannya merupakan 

delegasi dari Yahweh, raja kekal Israel seperti dalam Keluaran15:17-18 dikatakan,“(17) 

Engkau membawa mereka dan Kaucangkokkan mereka di atas gunung milik-Mu sendiri; 

di tempat yang telah Kaubuat kediaman-Mu, ya TUHAN; di tempat kudus, yang didirikan 

tangan-Mu, ya TUHAN.(18) TUHAN memerintah kekal selama-lamanya”.Pada Hakim-

Hakim 8:23 juga dikatakan, “Jawab Gideon kepada mereka: "Aku tidak akan memerintah 

kamu dan juga anakku tidak akan memerintah kamu tetapi TUHAN yang memerintah 

kamu."Pada Yesaya 6:5 menyatakan, “Lalu kataku: "Celakalah aku! aku binasa! Sebab 

aku ini seorang yang najis bibir, dan aku tinggal di tengah-tengah bangsa yang najis bibir, 

namun mataku telah melihat Sang Raja, yakni TUHAN semesta alam."   Untuk alasan ini 

tahta raja di Yerusalem disebut “Tahta Tuhan”  atau  “Tahta kerajaan Tuhan atas Israel”  

di dalam (I Taw. 28:5).  Kepermanenan yang diatributkan kepada dinasti itu dalam bahasa 

sopan santun istana atau kerajaan yang secara bebas diharapkan kepada raja itu sendiri, 

seperti didalam  (Mzm.  21:5).22 

 
20 Ibid. 
21 Ibid. 
22 Ibid. 



Darto Sachius 

 
140 

 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (2), 2022: 134-145 

Jangka waktu pemerintahan rajani adalah untuk selamanya, sebagai kualitas yang 

disatukan dengan kerajaan oleh corak kerajaan sebagaimana biasanya dimasa lampau. 

Dalam peraturan pertanyaan Allah semacam bahasa hiperbolik yang mewartakan masa 

penantian mesias haruslah dicatat lagi bahwa garis pembagian antara kerajaan secara 

individu dan eskatologis adalah sedikit sulit digambarkan dalam sejarah Israel. 

Raja historis nampak dari perilaku yang kadang merupakan manusia super,  atau 

amat hebat dengan istilah itu.  Ia adalah paling sedikit dalam pengertian yang paling keras, 

seorang figur mesias. Penerimaan dari seorang pendukung Daud merupakan satu tanda 

baru bahwa harapan nasional masa depan eskatologis yang tekun dalam sejarah Israel. 

Bahwa berkat dari Yahweh masih berhenti pada figur Israelmelalui Sang Raja.23 

Penempatan historis dalam klasifikasi Gunkel, Mazmur-Mazmur rajani adalah 

sebagai berikut:  (Mzm. 2, 18, 20, 45, 72, 101, 110, 132), satu dari lima kategori utama. 

Mazmur-Mazmur mengerjakan raja-raja Israel asli dari periode prapembuangan (Mzm. 

45, yang menyebutkan seorang ratu dari Tirus, di dalam Mazmur13, diperkirakan 

didedikasikan kepada seorang raja dari kerajaan Utara). 

Berbagai kejadian dari kehidupan raja dari monarki Daud ini membentuk 

penempatan sejarah Mazmur-Mazmurrajani. Contoh yang jelas kelihatan adalah upacara 

pentahbisan  (Mzm.  2,  72,  101,  110)   perkawinan raja  (Mzm.  45).  Nyanyian yang 

berhubungan dengan pecahnya perang  (Mzm.  18,  20,  21,  144),  ratapan  (Mzm. 89:47),  

dan perayaan peringatan dinasti Daud dan tempat mahakuasa kerajaan di Gunung Sion  

(Mzm. 132). 

Situasi historis ini mengenai Mazmur-Mazmur rajani akan menjadi lebih tepat 

diselidiki dalam introduksi masing-masing Mazmur. Tentang Mazmur-mazmur rajani 

dapat juga berisi doa-doa sebelum atau sesudah peperangan. Misalnya Mazmur 20-21, 89 

dan 144 digunakan untuk memohon agar Allah memberikan berkat dan kemenangan 

mungkin diucapkan oleh seorang nabi atau seorang imam24. 

Mazmur rajani sering disatukan dengan kategori Mazmur pujian tetapi sebaiknya 

diberikan pokok-pokok tersendiri sebab ada dua macam Mazmur rajani. Kelompok 

pertama dari Mazmur rajani adalah beberapa Mazmur yang berpusat pada Raja Israel. Isi 

dari Mazmur-Mazmur ini sangat berbeda. Mazmur 20 pemazmur meminta berkat 

dicurahkan atas raja. Mazmur 45  bersukacita atas pernikahan raja.  Aspek kerajaan dari 

Mazmur 45 ini tidak segera terlihat,  karena raja tidak menyebutkan dirinya sebagai raja 

tetapi aku. Kelompok kedua dari Mazmur rajani memperlihatkan Tuhan sebagai 

raja.Mazmur-Mazmur yang termasuk dalam kelompok ini berhubungan erat karena raja 

adalah refleksi Tuhan di bumi, sesungguhnya Tuhan adalah raja.  Banyak Mazmur rajani 

memuji Tuhan sebagai raja yang memberikan kemenangan dalam peperangan,  sehingga 

Mazmur rajani dapat juga  disebut sebagai nyanyian pahlawan illahi.25 

 
23 Ibid. 
24 Ibid. 
25 Tremper Longman III, Bagaimana Menganalisa Kitab Mazmur (Malang: Seminari Alkitab Asia 

Tenggara, 1992). 



Karakteristik Mazmur Rajani 

141 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (2), 2022: 134-145 

Untuk melihat lebih jelas kesamaan struktur, motif dan tujuan dari Mazmur Rajani 

ini lebih baik melihat Contoh pengamatan Mazmur Rajani dari Mazmur 20 dengan 

menganalisa struktur, tujuan dan motifnya, yang memiliki kesamaan dengan pasal-pasal 

sebagai berikut (Maz. 2, 18, 20, 45, 72, 101, 110, 132). Unsur kebijaksanaan yang 

bersumber pada Taurat dan unsur rajani beberapa kali bahkan ditempatkan berdampingan 

seperti Mazmur 1 dengan Mazmur 2, Mazmur 19 (Taurat) diapit oleh Mazmur 18,20-21 

(mazmur-mazmur raja) dan antara Mazmur 118 (raja) dan 119 (Taurat)26. Mazmur 20 dan 

21 dipilih untuk penelitian ini sebab Mazmur 20 memiliki tujuan, motif dan struktur yang 

jelas dan memiliki kemiripan dengan karaktistik Mazmur yang diduga berciri senada. 

Pemilihan Mazmur 21 diduga memiliki karaktristik berbeda dengan Mazmur 20  

mengenai tujuan, motif dan strukturnya walaupun keduanya adalah Mazmur Rajani. 

Dengan menemukan ciri-ciri khususnya dari mazmur  20 dan 21 maka akan mewakili 

semua jenis Mazmur Rajani dalam kitab Mazmur. 

Struktur Mazmur 20 ini dibagi menjadi tiga bagian utama yaitu ayat 1-4 berisi 

tentang doa pemazmur dan harapan iman dengan kata “ Kiranya” diikuti Subyek kepada 

siapa dia berdoa yaitu “TUHAN” kemudian diikuti kata kerja utama yang menjadi pokok 

permohonan dari seorang Raja Daud. Dalam Mazmur 20:5 yang menjadi bagian dari 

Mazmur 20:1-10 berisi doa umat kepada Allah yang menghadapi peperangan melawan 

musuh-musuh mereka.27  Diikuti ayat 6-7 yang berisikan juga iman pemazmur bahwa 

doanya didengarkan oleh penjawab doa, walaupun dalam kenyataan doanya belum 

dijawab secara nyata namun pemazmur sudah melihat dalam iman bahwa doanya pasti 

dijawab, sehingga pemazmur menaikkan pujian dan sorak-sorai sebab Allah memberikan 

kemenangan. Kemudian Mazmur ini ditutup dengan kepercayaan bahwa musuh sudah 

dikalahkan dan seruan didengarkan oleh TUHAN  ayat 8-9 menjadi puncak dari Mazmur 

20 yang kemungkinan dinyanyikan oleh seorang imam atau permohonan seorang nabi di 

zaman pemazmur. 

Tujuan Mazmur 20 adalah pemazmur menyakini bahwa orang yang diurapi 

sebagai raja Israel akan dilindungi dan diberikan kemenangan oleh TUHAN Allah saat 

seorang raja hidup menuruti ketetapannya seperti tergambar dalam ayat 3, dan tujuan ini 

dipertegas dalam ayat (6)  Sekarang aku tahu, bahwa TUHAN memberi kemenangan 

kepada orang yang diurapi-Nya dan menjawabnya dari sorga-Nya yang kudus dengan 

kemenangan yang gilang-gemilang oleh tangan kanan-Nya. Seorang yang diurapi sebagai 

raja memiliki hubungan yang khusus dengan TUHAN Allah Israel dan memiliki hak 

istimewa untuk perlindungan dan kemenangan dalam berbagai peperangan dan 

pergumulan. Jadi tujuan Mazmur 20 adalah keyakinan bahwa orang yang diurapi Tuhan 

dan ketaatan seorang raja dan hubungan intim dengan Tuhan Allah Israel menjadi dasar 

dari semua alasan jawaban doa yang menghasilkan kemenangan dalam peperangan. 

Motif dari Mazmur 20 ini tergambar dalam kalimat orang yang memegahkan 

kekuatan dan senjata seperti kuda dan kereta akan jatuh tetapi setiap orang yang bermegah 

di dalam TUHAN akan mendapat kemenangan terdapat di dalam Mazmur 20: 7-8.  (7) 

 
26 Berthold Anton Pareira, “Terjadinya Kitab Mazmur,” Studia Philosophica et Theologica 11, no. 2 (2011): 

161–70. 
27 Dwi Ariefin, “Dorongan Dari Alkitab Untuk Giat Melaksanakan Perencanaan Pembelajaran,” KAPATA: 

Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 2, no. 1 (2021): 12. 



Darto Sachius 

 
142 

 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (2), 2022: 134-145 

Orang ini memegahkan kereta dan orang itu memegahkan kuda, tetapi kita bermegah 

dalam nama TUHAN, Allah kita. (8)  Mereka rebah dan jatuh, tetapi kita bangun berdiri 

dan tetap tegak. Kemegahan yang sesungguhnya adalah saat seorang mengandalkan 

TUHAN dalam peperangan atau menjadikan TUHAN sebagai panglima perang dan 

senjata paling ampuh, sedangkan kereta dan kuda adalah kemengahan palsu manusia 

dalam peperangan sehingga hasilnya adalah kejatuhan dan kekalahan. Jadi motif utama 

dalam Mazmur 20 ini adalah menekankan bahwa kemenangan terjadi pada saat seorang 

raja mengandalkan Tuhan secara mutlak menjadi senjata utamanya bukan alat-alat dan 

perangkat yang dipakai dalam peperangan. 

Sehingga, kesimpulan penelitian Mazmur 20 mengenai Struktur, motif dan tujuan 

sebagai berikut ditemukan struktur sebab akibat sebagai orang yang diurapi Tuhan dan 

percaya kepada Tuhan maka Tuhan akan menjawab doa umatNya dan kemenangan dan 

pujian menjadi puncak kemenangan, Tujuan Mazmur 20 adalah keyakinan bahwa orang 

yang diurapi Tuhan dan ketaatan seorang raja dan hubungan intim dengan Tuhan Allah 

Israel menjadi dasar dari semua alasan jawaban doa yang menghasilkan kemenangan 

dalam peperangan. Motif utama dalam Mazmur 20 ini adalah menekankan bahwa 

kemenangan terjadi pada saat seorang raja mengandalkan Tuhan secara mutlak menjadi 

senjata utamanya bukan alat-alat dan perangkat yang dipakai dalam peperangan. 

Contoh berikutnya dari Mazmur Rajani adalah Mazmur 21 yang mengutamakan 

pengucapan syukur dan penyerahan raja kepada Tuhan yang  memiliki perbedaan struktur 

dan motif serta tujuan dengan Mazmur 20. Stuktur Mazmur 21 memiliki kemiripan 

dengan Mazmur 20 ayat 1-6 berisi alasan utama mengapa doanya dijawab oleh karena 

kuasa TUHAN sehingga semua kemenangan, kejayaan, umur pamjang, kemakmuran, 

berkat itu berasal. Dan ayat 7-8 menjadi sebab kemenangan itu menjadi sempurna karena 

iman dan kepercayaan sang raja kepada TUHAN. “(7)  Sebab raja percaya kepada 

TUHAN, dan karena kasih setia Yang Mahatinggi ia tidak goyang.(8) Tangan-Mu akan 

menjangkau semua musuh-Mu; tangan kanan-Mu akan menjangkau orang-orang yang 

membenci Engkau.”Kemudian Mazmur 21 ditutup dengan ayat 9-13 melukiskan 

bagaimana musuh-musuh dikalahkan oleh karena tangan TUHAN menghancurkan 

musuh-musuh Isrel  dan disambung ayat (13) dan ayat (21-14) Bangkitlah, ya TUHAN, 

di dalam kuasa-Mu! Kami mau menyanyikan dan memazmurkan keperkasaan-Mu. 

sebuah harapan seorang beriman bahwa Tuhan pasti bangkit menyerakkan semua 

musuhnya menjadi puncak dari Mazmur 21 ini. Jadi struktur Mazmur 21 adalah struktur 

sebab akibat, sebab iman atau kepercayaan kepada kuasa Tuhan maka kemenangan pasti 

diperoleh tetapi Mazmur 21 menambahkan nilai baru yang tidak ada dalam Mazmur 20 

yaitu karena kasih setia Tuhan menjadi puncak dari kemenangan seorang raja. Mazmur 

21 memberikan alasan lebih detail dari pada Mazmur 20 mengenai alasan permohonan 

doa sang Raja dan mengenai hakekat Tuhan sang penjawab doa. 

Tujuan Mazmur 21 adalah menujukkan bahwa Raja Israel adalah seorang 

pemenang sebab sang raja mendasarkan pemerintahanya kepada TUHAN. Tujuan 

berikutnya adalah Karunia TUHAN menjadi dasar semua keinginan sang raja dikabulkan 

dan semua doanya tidak ditolakNya. Berkat melimpah, umur panjang dan mahkota dari 



Karakteristik Mazmur Rajani 

143 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (2), 2022: 134-145 

emas tua sebagai lambang kemegahan seorang raja semua adalah anugerah Allah bagi 

seorang raja. Bahkan bukan hanya berkat jasmani tetapi berkat rohani juga dikaruniakan 

oleh TUHAN seperti Besarnya kemuliaann, kemenangan. keagungan dan semarak 

TUHAN membuat dia menjadi berkat untuk seterusnya; Engkau memenuhi dia dengan 

sukacita di hadapan-Mu. Tujuan berikutnya dari Mazmur 21 akibat dari seorang raja yang 

sungguh percaya kepada Tuhan maka pembelaan TUHAN dari musuh-musuh sang raja 

akan TUHAN lakukan sampai keturunan musuhpun akan dihancurkan karena murkaNya 

dahsyat bagi mereka. Jadi tujuan utama Mazmur 21 adalah pemazmur ingin 

mengungkapkan kepada para pembacanya bahwa semua kemenangan dalam peperangan, 

doa yang terjawab, berkat melimpah, umur panjang dan mahkota dari emas tua sebagai 

lambang kemegahan seorang raja semua adalah anugerah Allah bagi seorang raja yang 

percaya. 

Motif Mazmur 21 adalah ada pada ayat (13) Bangkitlah, ya TUHAN, di dalam 

kuasa-Mu! Kami mau menyanyikan dan memazmurkan keperkasaan-Mu. Pemazmur 

ingin menyaksikan bagaimana semua tujuan dari mazmur 21 sungguh terjadi dalam 

kehidupan seorang raja Israel yang penuh kemenangan dalam setiap peperangan, 

mengalami masa kejayaan dalam pemerintahanya, menjadi berkat bagi rakyat yang 

diperintahnya, mendapat keagungan, sukacita dan semarak serta kemuliaan dalam 

kehidupan pribadinya. Sehingga akan berakhir dengan menyanyikan dan memazmurkan 

bagi keperkasaanNya sebab raja adalah representasi kehadiran TUHAN bagi bangsa 

Israel. Jadi motif utama Mazmur 21 adalah pemazmur ingin memuji dan bermazmur akan 

keperkasaan Tuhan dan menyaksikan karya Allah dalam kemenangan disetiap 

peperangan yang raja alami dalam pemerintahannya. Demikian juga saat sang raja 

memerintah rakyatnya sehingga mendapat kemakmuran dan keadilan. Dalam kehidupan 

pribadi sang raja juga akan mengalami keagungan, sukacita dan semarak serta kemuliaan. 

  

Implikasi 

Implikasi bagi para hamba Tuhan dari Mazmur rajani ini adalah bagaimana 

seorang hamba Tuhan membangun hubungan seperti raja Israel dengan Allah Israel, 

sebab hubungan yang intim antara raja dengan Allah menjadi saluran illahi untuk rencana 

dan kehendak Allah dapat terealisasi bagi bangsa Israel. Karena itu menjaga hubungan 

intim bagi seorang hamba Tuhan Allah menjadi kunci yang sangat penting dalam 

melayani umatNya karena dari sanalah hikmat, kekuatan, kuasa dan berkat Allah 

dinyatakan.  

Implikasi bagi setiap orang pilihan Allah adalah bahwa Raja-Raja Israel menerima 

kekuasaan mereka dengan persetujuan Allah yang dilaksanakan dalam pilihan dan 

perbuatan manusia seperti penobatan rajani. Sebab itu seorang raja yang dipilih oleh Allah 

wajib menjaga kepercayaan pilihan itu dengan melakukan peraturan dan hukum Tuhan 

dengan menjadi raja suci dan bertindak sebagai wakil Allah dibumi. Sehingga sebagai 

hamba pilihan Allah melakukan kehendak Allah dan hidup suci menjadi prioritas utama 

dari pada semua kepentingan pribadi. 

Implikasi bagi setiap orang percaya adalah bahwa Mazmur Rajani menjadi 

penuntun kehidupan dan perjalanan iman bagi raja Israel dan umatNya. Sehingga bagi 



Darto Sachius 

 
144 

 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (2), 2022: 134-145 

pembaca Mazmur rajani motif dan tujuan utama Mazmur ini adalah menjadi pedoman 

dan penutun perjalanan iman saat menghadapi pergumulan dan peperangan rohani yang 

pada ujungnya adalah kemenangan yang layak dirayakan untuk kemuliaan Tuhan. 

 

Rekomendasi untuk Penelitian Lanjutan 

Rekomendasi bagi kaum akademisi adalah masih banyak pasal yang bercirikan 

mazmur rajani dalam kitab Mazmur yakni Mazmur 2, 18, 45, 72, 101, 110, 132 yang 

dapat menjadi obyek penelitian yang menarik mengenai struktur, motif , tujuan dan sastra 

yang menjadi karya ilmiah yang akan memberkati umatNya. 

 

KESIMPULAN 

Kesimpulan umum dari Mazmur Rajani ini memiliki ciri-ciri bahwa seorang raja 

mencerminkan hubungan yang unik antara Allah dan raja Israel.  Walaupun sifatnya tidak 

langsung dapat dikenal, ada beberapa kemungkinan, yaitu: Raja illahi merupakan 

penjelmaan Allah Yahweh. Raja suci merupakan perantara berkat illahi kepada bangsa 

Israel. 

Tujuan Mazmur Rajani adalah Raja Karismatik memerintah berdasarkan karunia 

illahi yang mampu menyelesaikan semua permasalahan umat Israel. Raja imam, 

menjalankan fungsi sebagai imam yang langsung dapat berbicara dengan Allah Israel dan 

raja diangkat oleh Allah untuk bertahta oleh kuasa pilihan Allah. Namun yang harus 

ditekankan ialah yang terakhir.  Bahwa Raja-Raja Israel menerima kekuasaan mereka 

dengan persetujuan Allah yang dilaksanakan dalam pilihan dan perbuatan manusia seperti 

penobatan rajani. 

Motif-motif dari Mazmur Rajani adalah Pemazmur ingin menyaksikan bagaimana 

semua tujuan pemazmur sungguh terjadi dalam kehidupan seorang raja Israel yang penuh 

kemenangan dalam setiap peperangan, mengalami masa kejayaan dalam pemerintahanya, 

menjadi berkat bagi rakyat yang diperintahnya, mendapat keagungan, sukacita dan 

semarak serta kemuliaan dalam kehidupan pribadinya. Sehingga akan berakhir dengan 

menyanyikan dan memazmurkan bagi keperkasaanNya sebab raja adalah representasi 

kehadiran TUHAN bagi bangsa israel. Semua Mazmur Rajani menjadi penuntun 

kehidupan dan perjalanan iman bagi raja Israel dan umatNya. 

Kesimpulan penelitian struktur Mazmur 21 bila dibanding dengan Mazmur 20 

adalah struktur sebab akibat yang berbeda dengan Mazmur 20, sebab iman pemazmur 

atau kepercayaan kepada kuasa Tuhan maka kemenangan pasti diperoleh sang raja, tetapi 

Mazmur 21 menambahkan nilai baru yang tidak ada dalam Mazmur 20 yaitu karena kasih 

setia dan anugrah Tuhan semata menjadi puncak dari kemenangan seorang raja. Mazmur 

21 memberikan alasan lebih detail dari pada Mazmur 20 mengenai alasan permohonan 

doa sang Raja dan mengenai hakekat Tuhan sang penjawab doa. 

Jadi tujuan utama Mazmur 21 adalah pemazmur ingin mengungkapkan kepada 

para pembacanya bahwa semua kemenangan dalam peperangan, doa yang terjawab, 

berkat melimpah, umur panjang dan mahkota dari emas tua sebagai lambang kemegahan 

seorang raja semua adalah anugerah Allah bagi seorang raja yang percaya. Sedangkan 



Karakteristik Mazmur Rajani 

145 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (2), 2022: 134-145 

tujuan Mazmur 20 adalah keyakinan bahwa orang yang diurapi Tuhan dan ketaatan 

seorang raja dan hubungan intim dengan Tuhan Allah Israel menjadi dasar dari semua 

alasan jawaban doa yang menghasilkan kemenangan dalam peperangan. 

Jadi motif utama Mazmur 21 adalah pemazmur ingin memuji dan bermazmur 

akan keperkasaan Tuhan dan menyaksikan karya Allah dalam kemenangan disetiap 

peperangan yang raja alami dalam pemerintahannya. Demikian juga saat sang raja 

memerintah rakyatnya sehingga mendapat kemakmuran dan keadilan. Dalam kehidupan 

pribadi sang raja juga akan mengalami keagungan, sukacita dan semarak serta kemuliaan. 

Motif utama dalam Mazmur 20 ini adalah menekankan bahwa kemenangan terjadi pada 

saat seorang raja mengandalkan Tuhan secara mutlak menjadi senjata utamanya bukan 

alat-alat dan perangkat yang dipakai dalam peperangan. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Penulis menyampaikan terima kasih kepada Sekolah Tinggi Teologi Abdiel 

Ungaran atas dukungan dalam proses penulisan naskah ini. Masukan dari para reviewer 

sangat membantu dalam memperjelas pembahasan. Penulis juga mengucapkan terima 

kasih kepada tim editor atas penyuntingan naskah. Seluruh kontribusi tersebut 

meningkatkan kualitas tulisan ini. 

 

RUJUKAN 

Ariefin, Dwi. “Dorongan Dari Alkitab Untuk Giat Melaksanakan Perencanaan 

Pembelajaran.” KAPATA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 2, no. 1 (2021): 

12. 

Bush, F.W. Pengantar Perjanjian Lama. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 1994. 

Elefson, Todd. Eksposisi Kitab-Kitab Puisi Perjanjian Lama. Yogyakarta: STTII, 1996. 

———. Kitab-Kitab Puisi. Yogyakarta: STTII, 1997. 

III, Tremper Longman. Bagaimana Menganalisa Kitab Mazmur. Malang: Seminari 

Alkitab Asia Tenggara, 1992. 

Leopold, Sabourin. Les Quare Lestures Du Psaume Dalam The Psalms. New York: Alba 

House, 1974. 

N, Poling James, and Donald J. Miller. Fondations for a Pastoral Theology of Ministry. 

Nashvile: Abingdon Press, 1985. 

Pareira, Berthold Anton. “Terjadinya Kitab Mazmur.” Studia Philosophica et Theologica 

11, no. 2 (2011): 161–70. 

Sin, Sia Kok. “Mengalami Allah Melalui Kitab Mazmur 1.” Jurnal Theologi Aletheia 18, 

no. 10 (2016): 36. 

Subagyo, Andreas. Pengantar Riset Kualitatif Dan Kuantitatif. Bandung: Kalam Hidup, 

2004. 

Sudarsono, Sony Christian. “Metafora Tentang Tuhan Dalam Kitab.” Jurnal Ilmiah 

Kebudayaan SINTESIS 10, no. 1 (2016): 12. 

 


