
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi 
Vol. 2, No. 1 (2022):30-51 
https://ejournal.sttii-yogyakarta.ac.id/index.php/predicaverbum/index 

DOI: https://doi.org/10.51591/predicaverbum.v2i1.33 
ISSN: 2798-1444 (online), 2798-1495 (print) 

 

Author correspondence email: hasanemawau1969@gmail.com 
Available online at: https://ejournal.sttii-yogyakarta.ac.id/index.php/predicaverbum/index  
Copyright (c) 2022 by Authors 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 
 

 
 

 

Menyiapkan Khotbah Berpedoman Bahasa Asli 

 

Hasanema Wau 
Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia Yogyakarta, Indonesia 

Email: hasanemawau1969@gmail.com 

 
Article history: Received: March 29, 2022; Revised: June 25, 2022; Accepted: June 28, 2022; Published: 

June 30, 2022 

 

 

Abstract 

Preaching is an honor, but it is also a challenging responsibility. Why? Because when preaching, 

one is dealing with the words and thoughts of God! Therefore, it is important for a preacher to 

carefully examine what the author of the text really meant. It would be a disgrace to say out loud: 

According to the apostle Paul or to refer to other writers and it turns out that is not what is meant. 

To find out the meaning of the text towards the ideal, of course, by exploring the original language 

of the text. The availability of various versions of the actual translation makes it easy, but it must 

be remembered that when the translation process takes place, the aspect of real interpretation 

plays a role. 

 

Keywords: Text Language; Preaching; Interpretation; According to the Text 

 

Abstrak 

Berkhotbah adalah sebuah kehormatan, tetapi juga merupakan tanggung jawab penuh tantangan. 

Mengapa? Karena ketika berkhotbah, seseorang sedang berurusan dengan perkataan-perkataan 

dan pikiran-pikiran Allah! Karena itu seorang pengkhotbah penting menelusuri secara cermat apa 

yang sejatinya dimaksud oleh penulis teks. Suatu aib jika secara lantang berkata: Menurut rasul 

Paulus atau merujuk penulis lainnya dan ternyata bukan itu yang dimaksud. Untuk mengetahui 

maksud teks menuju ideal, tentu dengan merambah ke bahasa asli teks. Tersedianya berbagai 

versi terjemahan nyata memudahkan, namun harus diingat bahwa ketika proses terjemahan itu 

berlangsung, aspek interpretasi nyata berperan. 

 

Kata kunci: Bahasa Asli; Berkhotbah; Interpretasi; Sesuai Teks 

 

PENDAHULUAN 

Seorang pemilik perusahaan garmen yang sedang berlibur lama ke luar negeri 

bersurat kepada para karyawan di pabriknya melalui mandor. Pesannya adalah bahwa jika 

karyawan mengerjakan suatu jenis pakaian dengan motif dan warna tertentu dan tepat 

waktu, maka mereka akan dapat bonus yang sangat besar. Sayangnya surat tersebut ditulis 

dalam bahasa asing, sehingga mandor berusaha mengartikan semampunya. Begitu dapat 

penjelasan dari sang mandor, seluruh karyawan bergegas untuk bekerja mengejar target. 

https://doi.org/10.51591/predicaverbum.v2i1.33
https://ejournal.sttii-yogyakarta.ac.id/index.php/predicaverbum/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Menyiapkan Khotbah Berpedoman Bahasa Asli 

31 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

Akibatnya fatal! Ketika sang juragan kembali dari lawatannya ke luar negeri, para 

karyawan bukan saja tidak memperoleh bonus yang menggiurkan, sebaliknya mereka 

semua dicap telah merugikan perusahaan. Mandornya pun diberhentikan! Mengapa? 

Sang mandor keliru dalam menjelaskan apa pesan sesungguhnya.  

Mengingat pentingnya kontribusi bahasa asli untuk menyiapkan khotbah, maka 

diperlukan pengetahuan dan kecakapan yang memadai dccalam prosesnya. Terbatasnya 

artikel yang membahas tentang hal ini, mendorong penulis berupaya menyusun materi ini 

sebagai bahan kajian. Artikel senada yang pernah dipublikasikan, biasanya berupa 

tulisan-tulisan tentang khotbah secara umum, seperti Membuat Aplikasi Khotbah yang 

Efektif,1 Khotbah Situasional,2 dan Kembali kepada Khotbah Ekspositori.3 Penulis yang 

lain membahas tentang Mengajarkan dan Mengkhotbahkan Kitab Efesus: Dari Teks ke 

Khotbah.4  Mempertimbangkan secara serius bahasa asli teks bukanlah pilihan, melainkan 

merupakan tuntutan mutlak dalam meramu sebuah khotbah. Upaya ini ditempuh untuk 

sedapat mungkin menyerap apa dimaksud oleh penulis teks dan dengan ekstra hati-hati 

menarik prinsip-prinsip yang dapat diterapkan kini dan di sini. 

 

METODE 

Seorang pemilik perusahaan garmen yang sedang berlibur lama ke luar negeri 

bersurat kepada para karyawan di pabriknya melalui mandor. Pesannya adalah bahwa jika 

karyawan mengerjakan suatu jenis pakaian dengan motif dan warna tertentu dan tepat 

waktu, maka mereka akan dapat bonus yang sangat besar. Sayangnya surat tersebut ditulis 

dalam bahasa asing, sehingga mandor berusaha mengartikan semampunya. Begitu dapat 

penjelasan dari sang mandor, seluruh karyawan bergegas untuk bekerja mengejar target. 

Akibatnya fatal! Ketika sang juragan kembali dari lawatannya ke luar negeri, para 

karyawan bukan saja tidak memperoleh bonus yang menggiurkan, sebaliknya mereka 

semua dicap telah merugikan perusahaan. Mandornya pun diberhentikan! Mengapa? 

Sang mandor keliru dalam menjelaskan apa pesan sesungguhnya. 

Mengingat pentingnya kontribusi bahasa asli untuk menyiapkan khotbah, maka 

diperlukan pengetahuan dan kecakapan yang memadai dalam prosesnya. Terbatasnya 

artikel yang membahas tentang hal ini, mendorong penulis berupaya menyusun materi ini 

sebagai bahan kajian. Artikel senada yang pernah dipublikasikan, biasanya berupa 

tulisan-tulisan tentang khotbah secara umum, seperti Membuat Aplikasi Khotbah yang 

Efektif,5 Khotbah Situasional,6 dan Kembali kepada Khotbah Ekspositori.7 Penulis yang 

lain membahas tentang Mengajarkan dan Mengkhotbahkan Kitab Efesus: Dari Teks ke 

Khotbah.8  Mempertimbangkan secara serius bahasa asli teks bukanlah pilihan, melainkan 

 
1Andri Kosasih, “Membuat Aplikasi Khotbah Yang Efektif,” Veritas Vo. 11 No. (2010). 
2Andri Kosasih, “Khotbah Situasional: Mengenal Metode Khotbah Harry Emerson Fosdick,” Veritas Vol. 

9 No. (2008). 
3 Andri Kosasih, Kembali Kepada Khotbah Ekspositori, Vol. 2 No. (2001). 
4 Simon Austen, “Mengajarkan Dan Mengkhotbahkan Kitab Efesus: Dari TEks Ke Khotbah,” Diligenlia 

Vol. 2 No. (2020): 124–25. 
5Kosasih, “Membuat Aplikasi Khotbah Yang Efektif.” 
6Kosasih, “Khotbah Situasional: Mengenal Metode Khotbah Harry Emerson Fosdick.” 
7 Kosasih, Kembali Kepada Khotbah Ekspositori. 
8 Austen, “Mengajarkan Dan Mengkhotbahkan Kitab Efesus: Dari TEks Ke Khotbah.” 



Hasanema Wau 

 
32 

 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

merupakan tuntutan mutlak dalam meramu sebuah khotbah. Upaya ini ditempuh untuk 

sedapat mungkin menyerap apa dimaksud oleh penulis teks dan dengan ekstra hati-hati 

menarik prinsip-prinsip yang dapat diterapkan kini dan di sini. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Mengenal Bahasa-Bahasa Teks Asli Alkitab 

Alkitab yang tersebar secara luas hari ini, dalam terjemahan bahasa mana pun, 

sesungguhnya memiliki sumber tersendiri, beragam dan telah melalui proses panjang.  

Pada kenyataannya, ketika teks Alkitab untuk pertama sekali berwujud tulisan, rupanya 

hanya dapat diakses dalam bahasa-bahasa khusus. 

 

Bahasa Ibrani 

Pada umumnya Kitab Suci Perjanjian Lama ditulis dengan menggunakan bahasa 

Ibrani. Bahasa yang hanya terdiri dari 22 huruf ini tidak memiliki huruf vokal. Jika 

kemudian terdapat huruf vokal dalam setiap kata yang sejak awal semuanya huruf 

konsonan, bukanlah untuk proses penyempurnaan, melainkan untuk alasan kemudahan 

akses bagi pembaca di masa selunjutnya, terlebih lagi jika dibaca dan dipelajari oleh 

orang non Israel. Pembagian pasal dan pencantuman ayat pun juga merupakan upaya 

berharga dalam mengakses Kitab Suci. Sepanjang dapat dilacak, belum pernah ada yang 

meragukan bahwa Alkitab Perjanjian Lama tersaji dalam bahasa Ibrani. 

Sejarah mencatat bahwa Israel pernah menjadi tawanan di Babilonia pada abad 

ke-enam SM. Kitab-kitab ini terpencar, namun tidak lenyap. Terbukti pada sekitar tahun 

539 SM dan setelah kembalinya Israel dari tawanan Babel, imam Ezra mengumpulkan 

kembali semuanya lalu menyimpannya di dalam Tabut yang dibuat untuk bait suci kedua 

dan disalin berulang kali untuk melindungi tulisan yang terilhami itu. Apa yang dihimpun 

secara teratur  dan tertulis dalam bahasa Ibrani, inilah yang  disebutkan oleh komunitas 

Yudaisme sebagai "Alkitab Ibrani." 

 

Bahasa Aram 

Dalam buku Kitab Yang Mengubah Dunia dengan judul kecil Bagaimana Alkitab 

Sampai Kepada Kita, Merly Doney berkata: 

 

Bagian-bagian dari Kitab Daniel ditulis dalam bahasa Aram. Bahasa yang terkait 

erat dengan bahasa Ibrani ini merupakan bahasa resmi Kerajaan Persia dan 

digunakan secara luas untuk perdagangan dan diplomasi. Pada masa Perjanjian 

Baru, bahasa Aram menjadi bahasa umum masyarakat Palestina dan Yesus sendiri 

menggunakannya. Bahasa ini sekarang masih digunakan oleh penduduk desa 

Malloula di Siria.9 

Bahasa Ibrani dan bahasa Aram erat bertalian, banyak kata dalam kedua bahasa 

ini sama. Wajar jika kedua bahasa itu dipandang identik, mengingat sejarah terbentuknya 

 
9Merly Doney, Kitab Yang Mengubah Dunia (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016). 



Menyiapkan Khotbah Berpedoman Bahasa Asli 

33 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

komunitas Israel kuno. Dalam pengajaran Musa kepada orang Israel, tertulis kata-kata 

berikut: “Bapaku dahulu seorang Aram, seorang pengembara” (Ul. 26:5). Tidak 

terbantahkan bahwa teks ini merujuk kepada Yakub, nenek moyang bangsa Israel, bahwa 

ia disebut orang Aram sebab di situlah letak geografis tempat tinggalnya, meskipun ia 

bukan dari suku itu. Juga karena Yakub dan anak-anaknya yang kemudian menjadi 

bangsa Israel pernah tinggal di Aram (Kej. 28:5). 

Jadi, dalam bahasa Aram inilah Yesus berbicara sehari-hari dan mengajar para 

murid. begitu juga ketika dikatakan bahwa Yesus berbicara dengan Paulus dalam bahasa 

Ibrani (Kis. 26:14), kemungkinan besar dalam bahasa Ibrani tutur Galilea atau Aram. 

Tetapi ketika membaca Taurat dan Kitab Nabi-nabi di sinagoge, pasti Yesus 

membawakannya dalam bahasa Ibrani (Luk. 4:18-20). Tetapi Yesus juga berbicara dalam 

bahasa Yunani, misalnya dalam percakapannya dengan seorang perwira di Kapernaum 

(Luk. 7:1-10). 

 

Bahasa Yunani 

Alkitab Perjanjian Baru seluruhnya ditulis dalam bahasa Yunani, yang dalam 

keseharian dipergunakan secara luas di bagian timur kerajaan Romawi.  Meskipun pada 

jaman Perjanjian Baru bahasa Ibrani Aramaik lebih mendominasi, namun bahasa lainnya 

tetap lestari. Analogi sederhana  perihal keberadaan ketiga bahasa itu pada zaman Yesus 

adalah seperti sering masyarakat berbahasa daerah (Jawa, Madura dan Bali), tetapi dalam 

penulisan tetap dengan menggunakan bahasa Indonesia. Petrus Maryono menulis: 

 

Haruslah diakui bahwa dalam hikmat-Nya Roh Kudus telah memilih bahasa Yunani 

sebagai alat untuk menyampaikan wahyu-Nya. Jika Alkitab menegaskan bahwa 

Kristus itu datang ke dunia pada saat yang paling tepat (band. Rm. 5:6; 1Tim. 2:6; 

Tit. 1:3), salah satu sebabnya ialah ketersediaan bahasa Yunani kala itu. 

Sesungguhnya, sejak kutuk menara Babel dunia kuno tidak pernah mengenal satu 

bahasa dunia yang digunakan secara universal, kecuali bahasa Yunani.10 

 

Hal senada diungkapkan oleh Everett Ferguson dalam buku Backgrounds of Early 

Christanity dengan berkata:  

 

Meskipun abad pertama adalah periode yang lebih penting dalam sejarah bahasa 

Latin ketimbang bahasa Yunani, Yunani tetap menjadi bahasa yang dominan di 

timur Mediterania dan bahasa utama perdagangan di seluruh dunia Roma. Setelah 

penaklukan oleh Alekander Agung, Yunani menjadi bahasa resmi di wilayah 

timur, bahasa komunikasi antara orang- orang dari berbagai macam ras, dan 

bahasa orang-orang yang menetap di kota-kota Yunani.11 

Salah satu keunikan Injil adalah pewartaan Yesus mula-mula di tengah dunia yang 

multi etnik dan multilingual di Galilea pada abad pertama Masehi. Merly Doney 

 
10Petrus Maryono, Gramatika & Sintaksis Bahasa Yunani Perjanjian Baru (Yogyakarta: STTII 

Yogyakarta, 2016). 
11Everett Ferguson, Backgrounds of Early Christianity (Malang: Gandum Mas, 2017). 



Hasanema Wau 

 
34 

 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

sependapat dengan pernyataan ini ketika berkata: “Yesus lahir pada zaman yang luar 

biasa dalam sejarah dunia. Kekaisaran Romawi terbentang di wilayah yang sangat luas di 

sekitar Mediterania, dan menciptakan kestabilan politik. Budaya Yunani (Helenistik) 

menerapkan bahasa yang sama di seluruh wilayah itu. Berbagai ide dapat berkembang 

dengan leluasa. Di dunia semacam inilah orang-orang Kristen perdana mulai berkhotbah 

dan merintis gereja.”12 

Pada kenyataannya, bukan hanya tiga bahasa (Ibrani, Aram dan Yunani) yang 

berjaya di masa pelayanan Yesus. Karena Romawi berkuasa di wilayah tersebut, maka 

dapat dipastikan bahwa bahasa Latin juga dikenal pada era Yesus Kristus. Jadi jika bahasa 

Ibrani diposisikan sebagai bahasa liturgis (membaca Torah); bahasa Aram, digunakan 

oleh orang Yahudi lokal sebagai bahasa sehari-hari; bahasa Yunani, digunakan oleh orang 

Yahudi pendatang sebagai bahasa pergaulan di Timur Dekat. Pada umumnya Yahudi 

pendatang berbahasa Yunani ini mengunjungi Yerusalem dalam rangka transaksi bisnis 

dan ziarah ke Bait Allah; dan bahasa Latin, bahasa kaum penjajah yang digunakan oleh 

orang-orang Romawi yang menjajah Israel sejak tahun 63 sebelum Masehi. Keterkaitan 

ini hal ini dipertegas oleh Everett Ferguson dam buku Backgrounds of Early Christianity: 

 

Latar belakang historis Perjanjian Baru dan Kekristenan mula-mula dapat 

digambarkan sebagai rangkaian dengan pusat yang sama (concentrik circles). 

Dunia Romawi menjadi lingkaran luarnya dalam bentuk konteks pemerintahan, 

hukum dan ekonomi. Dunia Yunani menjadi konteks budaya, pendidikan dan 

filsafatnya. Dunia Yahudi adalah acuan relgius peertama-tama untuk kekristenan 

mula-mula. Pada saat itu, Palestina yang sudah dipengaruhi oleh Helenisme 

merupakan tempat tinggal Yesus dan para murid-Nya dan menjadi basis 

pelayanan Yesus. Sinagog-sinagog yang tersebar di luar Palestina (diaspora) 

menjadi jalan masuk terpenting bagi kekristenan mula-mula ke dalam dunia 

Yunani-Romawi yang lebih besar.13 

 

Proses Penyalinan Naskah 

Harus diakui bahwa dewasa ini tidak ada orang atau organisasi mana pun yang 

memiliki dokumen asli yang memuat 66 kitab Alkitab yang biasa disebut naskah tulisan 

tangan. Tidak ada lagi manuskrip Alkitab asli yang dibuat dengan tulisan tangan, atau 

autograf. Namun, Alkitab telah dilestarikan dalam bentuk yang akurat dan dapat 

diandalkan karena para penyalin Alkitab pada umumnya mengupayakan kesempurnaan 

dalam kerja keras untuk menghasilkan manuskrip berisi salinan Firman Allah, karena 

keyakinan akan inspirasi Roh Kudus. 

Untuk dimaklumi, sebelum mesin cetak dengan huruf-huruf lepasan mulai umum 

digunakan (sejak abad ke-15 M), naskah asli Alkitab dan salinan-salinannya ditulis 

dengan tangan. Itu sebabnya disebut manuskrip (Latin, manu scriptus, ”ditulis dengan 

tangan”). Manuskrip Alkitab adalah salinan tulisan-tulisan para penulis (seluruhnya atau 

 
12Doney, Kitab Yang Mengubah Dunia. 
13Ferguson, Backgrounds of Early Christianity. 



Menyiapkan Khotbah Berpedoman Bahasa Asli 

35 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

sebagian), yang ditulis dengan tangan. Manuskrip Alkitab terutama dibuat dalam bentuk 

gulungan dan kodeks. Ada manuskrip yang terbuat dari kulit, papirus, dan vellum. 

Gulungan Laut Mati (Dead Sea Scroull) yang terkenal, misalnya, terbuat dari kulit. 

Papirus, sejenis kertas yang terbuat dari serat tanaman air, digunakan untuk manuskrip 

Alkitab dalam bahasa-bahasa aslinya dan untuk terjemahan-terjemahannya hingga kira-

kira abad ke-empat Masehi. Pada waktu itu, penggunaannya untuk manuskrip Alkitab 

mulai diganti dengan penggunaan vellum, yakni perkamen bermutu tinggi yang biasanya 

dibuat dari kulit anak lembu, anak domba, atau kambing, yang adalah perkembangan 

lanjutan dari penggunaan kulit binatang sebagai alat tulis. Besar kemungkinan bahan 

serupa yang dimaksud Paulus ketika berpesan kepada Timotius seperti ini: Jika engkau 

ke mari bawa juga jubah yang kutinggalkan di Troas di rumah Karpus dan juga kitab-

kitabku, terutama perkamen itu. (2Tim. 4:13). 

Pertanyaan yang logis diajukan adalah apakah ada jaminan bahwa tidak terjadi 

kekeliruan atau penyimpangan sementara menyalin?  Roma 15:4 - Sebab segala sesuatu 

yang ditulis dahulu, telah ditulis untuk menjadi pelajaran bagi kita, supaya kita teguh 

berpegang pada pengharapan oleh ketekunan dan penghiburan dari Kitab Suci. 

Masihkah terjaga? Ya, terpelihara sempurna. Dalam buku The Dead Sea Scolls – 

Mengguncang atau Mendukung Kekristenan?, Bambang Noorsena berkata: “Jauh 

sebelum Zaman Krsiten, upaya-upaya yang serius untuk memelihara keaslian Kitab Suci 

ternyata sudah berkembang. Kitab Talmud, yang merupakan kompilasi tradisi Yahudi, 

menyebut para Soferim, karena begitu telitinya mereka menyalin Kitab-kitab Suci 

sampai-sampai harus menghitung huruf-huruf Taurat.”14 

Jika pun terdapat sejumlah varian penyalinan karena faktor teknis (penerangan, 

kelelahan), namun secara keseluruhan, kesalahan-kesalahan itu tidak berarti dan tidak 

berpengaruh pada kemurnian Alkitab secara umum. Lagi pula dengan tersebarnya naskah 

salinan yang sedemikian banyak, tiap orang dapat melakukan komparasi atau 

perbandingan. Naskah-naskah dimaksud terbuka dan dapat diakses oleh siapa saja. Satu 

Kitab Suci, diyakini oleh dua agama (Yahudi dan Kristen) telah melintasi rentang waktu 

ribuan tahun. Bambang Noorsena berkata: “Meskipun terdapat beberapa varian penulisan 

dan bacaan dalam proses penyalinannya selama ribuan tahun, apalagi Kitab Suci yang 

satu dan sama diwarisi oleh agama yang berbeda (Yahudi dan Kristen) masing-masing 

dengan keyakinan teologisnya, perbedaan-perbedaan kecil dalam varian bacaan itu sangat 

menakjubkan.”15 

 

Manfaat Bahasa Asli Teks 

Sebuah anekdot tentang seorang pemuda asal Indonesia yang bekerja sebagai 

supir di Arab Saudi. Terjadi percakapan antara dua sahabat yang sedang santai di warung 

kopi, sebut saja nama si supir bernama Petruk dan temannya Bagong.  

Bagong : “Truk, sudah enak-enak kerja di Arab, gaji besar, koq malah balik ke 

Jakarta?” 

 
14Bambang Noorsena, The Dead Sea Scolls – Mengguncang Atau Mendukung Kekristenan? (Malang: ISCS, 

2013). 
15Ibid. 



Hasanema Wau 

 
36 

 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

Petruk : “Betul, bukannya keluar Gong, saya baru sebulan kerja langsung 

dipecat tanpa pesangon, gaji juga nggak dibayar.” 

Bagong : “Lha? Koq bisa gitu?” 

Petruk : “Pas lagi nganter juragan, di tengah jalan ada batu besar. Sebenernya 

saya sudah mau jalan lewat pinggir, eh si juragan malah nunjuk-

nunjuk ke arah batu sembari teriak-teriak, Hajar! Hajar! Hajar!” 

Bagong : “Terus bagaimana Truk?” 

Petruk : “Ya saya tabrak (jeder) sampe mobilnya ringsek dan tak berbentuk. 

Juragan masuk rumah sakit, kepalanya bocor. Langsung saya 

dipecat. Masalahnya habis dipecat saya baru ingat, bahasa Arabnya 

“Hajar” artinya “Batu.” 

Buat apa bahasa asli Alkitab? Bukankah lebih mudah dengan menggunakan 

bahasa sendiri? Bisa saja seseorang berkata: mengapa menyusahkan diri dengan perkara 

sukar? Yang penting adalah melakukan firman Tuhan. 

Sekilas pernyataan tersebut benar dan rohani. Tetapi jika dicermati lebih dalam, 

ada kekeliruan logika dalam cara pandang di atas.  Mengerti pesan Alkitab dengan benar 

dan lebih lanjut melakukannya adalah cara menuju aplikasi yang terpercaya. Khotbah 

yang sesungguhnya adalah jika teks Alkitab ditafsirkan, lalu diterapkan berdasarkan 

teksnya dan keperluan jemaat yang sangat sesuai dengan aturan teks tersebut. Ini yang 

disebut dengan prinsip komunikasi. Komunikasi bisa berjalan dengan baik jika pesan 

yang disampaikan itu jelas sehingga lawan bicara bisa menanggapi dengan jelas apa 

maksudnya. Bukankah Alkitab itu juga mengkomunikasikan isi hati Allah kepada 

manusia? Terlepas apakah para pendengar “diberkati” dengan khotbah yang  

disampaikan, namun jika hal tersebut tidak dimaksud oleh teks dan konteks, tetap saja 

melabrak kaidah atau ilmu berkhotbah. 

Memang tidak dapat dikatakan bahwa Alkitab hasil terjemahan akan salah atau 

kurang bermutu, tetapi bisa saja ada keterbatasan dalam menyampaikan semua idea 

penulis. Misalnya kata Yunani “agape” dan “fileo” dalam bahasa Indonesia keduanya 

tetap diterjemahkan dengan kata "kasih" sedangkan “kurios” mempunyai makna ganda 

yaitu "Tuhan" dan "Tuan." Karena itu bahasa Ibrani dan Yunani sangat penting untuk 

dikenal oleh seorang pemberita firman Tuhan. Fokkelman berkata: “Pengungkapan dalam 

bahasa Indonesia tidak dapat mendeteksi bahasa Ibrani klasik, baik secara ritmis maupun 

metris, yang disebabkan oleh perbedaan besar antara bahasa pemberi (Ibrani klasik) dan 

bahasa penerima (Indonesia), serta kenyataan bahwa bahasa asli hanya menggunakan 

kata-kata yang jauh lebih sedikit.”16 

Mengapa menjadi penting merujuk ke teks dalam bahasa Asli Alkitab? 

Memahami bahasa asli Alkitab memang bukanlah syarat keselamatan. Tetapi jika ingin 

mendalami Alkitab, sebaiknya belajar bahasa asli Alkitab. Ada pun terjemahan yang ada 

hari ini telah melalui proses. Douglas Stuart & Gordon D. Fee berkata: “Alkitab yang 

Saudara gunakan sebenarnya merupakan hasil akhir dari banyak karya ilmiah. Para 

 
16Ibid. 



Menyiapkan Khotbah Berpedoman Bahasa Asli 

37 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

menerjemah biasanya diminta untuk mengadakan pilihan tentang arti, dan pilihan mereka 

itu akan memengaruhi pengertian Saudara.”17 

Patut bersyukur bahwa para penerjemah Alkitab sudah bekerja dengan penuh 

perjuangan. Sasaran utama mereka adalah agar Alkitab dapat dibaca sebagaimana bahasa 

yang dipergunakan dan dimengerti oleh pembaca menurut zona dan zamannya. Meskipun 

selalu benar bahwa terjemahan yang ada hari ini, “tak seindah aslinya.” Bahkan ada yang 

menganggap bahwa perbandingan antara bahasa asli dan hasil terjemahan adalah 

seumpama menonton televisi warna dan televisi hitam putih. 

Kurangnya pengetahuan dalam hal bahasa asli Alkitab (meskipun sebatas 

pengetahuan dasar) berpotensi menggerus bobot khotbah yang disampaikan. Hal ini 

menjadi tantangan bagi setiap pelayan firman. Bukan untuk gagah-gagahan, namun agar 

dapat mendalami, tidak saja tentang isi Alkitab, tetapi apa artinya dan bagaimana hal itu 

berlaku saat ini. Oleh sebab itu, jika melakukan pembahasan Alkitab secara etimologi, 

maka harus kembali ke Alkitab bahasa asli karena peralihan bahasa menyebabkan 

perubahan bentuk kata dan juga susunan kalimat. Pengetahuan Alkitab hanya bisa 

didapatkan dengan membayar harga berupa doa pribadi, ketekunan, pelatihan, pengkajian 

reguler, dan aplikasi pribadi. 

 

Menelusuri Terjemahan Alkitab 

Dalam sebuah pertemuan dengan sejumlah tokoh gereja, salah seorang peserta 

menyatakan keberatannya atas munculnya berbagai versi terjemahan Alkitab. 

Menurutnya versi-versi terjemahan Alkitab merupakan suatu kelemahan, karena terkesan 

tidak terdapat keseragaman, seperti klaim kitab-kitab lainnya. Penulis menanggapi secara 

sederhana dengan berkata: Pak, keragaman versi-versi terjemahan itu merupakan 

kekayaan berharga. Mengapa? Dari versi-versi yang berbeda itu seseorang dapat 

melakukan perbandingan untuk menelusuri arti teks asli di mana pertama sekali teks itu 

menjelma menjadi tulisan. Jika disajikan dalam bahasa sendiri, bukankah itu lebih 

memudahkan untuk menghayati dan mengerti isinya? 

Memang tak seindah aslinya! Namun Alkitab terjemahan dalam berbagai bahasa 

pun bukanlah barang tiruan atau imitasi. Prosesnya panjang dan menuntut komitmen utuh 

untuk menghasilkan terjemahan kata demi kata. Kalau ternyata masih juga terdapat 

keterbatasan patut dimaklumi, mengingat bahwa sementara seseorang menerjemahkan 

sebuah kata, unsur interpretasi tak terhindarkan. 

Bagaimana ceritanya Ke-66 buku dari Alkitab merambat ke berbagai bahasa di 

muka bumi ini? Di Indonesia saja mayoritas suku yang ada telah mengenal Alkitab dalam 

bahasa suku mereka sendiri. Lembaga Alkitab Indonesia terus bekerja untuk beberapa 

suku yang belum memilikinya. Bukankah para penulis Alkitab menulis dalam bahasa 

yang berbeda (Ibrani, Yunani, dan Aram), serta zona yang berbeda juga (Mesopotamia, 

Babilonia, Mesir, Palestina, dan Yunani)? Menurut catatan Merly Doney: “Menjelang 

tahun 100 M, Perjanjian Lama sudah diterjemahkan ke dalam bahasa Siria, bahasa rakyat 

yang tinggal di sekitar Edessa di negara Turki modern. Menjelang tahun 400 M uskup 

 
17Douglas dan Gordon D.Fee Stuart, Hermeneutik (Malang: Gandum Mas, 2015). 



Hasanema Wau 

 
38 

 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

Rabbula dari Edessa memproduksi Alkitab utuh. Alkitab itu disebut Pehitta atau versi 

“sederhana”18 

Mencari solusi bagi orang orang Yahudi yang diaspora agar dapat tetap mendapat 

siraman rohani dari firman Allah menjadi suatu tuntutan. Terlebih lagi karena bahasa 

keseharian adalah bahasa Yunani. Bukan hal yang aneh jika keturunan orang Ibrani yang 

sudah lahir diluar komunitas Yahudi, lebih terbiasa dengan Bahasa lokal. Maka pada abad 

ketiga S.M., kitab Perjanjian Lama diterjemahkan ke dalam bahasa Yunani oleh satu regu 

pelajar Yahudi yang terdiri dari 70 orang, dan hasilnya dinamai LXX (yang berarti "70"), 

atau Septuaginta (kata Latin yang berarti "diterjemah oleh tujuh puluh penerjemah"). 

Sebagai terjemahan Yunani yang utama dari Perjanjian Lama, maka Septuaginta disebut 

juga Perjanjian Lama Yunani. Septuaginta digunakan dan dikutip oleh para Rasul, 

termasuk Paulus, dalam tulisan mereka. 

Dengan demikian pesan Allah dapat tersebar luas. Perjanjian Baru yang aslinya 

ditulis dalam bahasa Yunani, secara cepat diterjemahkan ke dalam bahasa Latin, bahasa 

resmi kekaisaran Romawi. Nah karena bereder banyak versi salinan, maka Paus 

Damasius merancang versi yang resmi. Versi inilah yang kemudian dikenal sebagai  

sebagai versi Vulgata, yang rampung sekitar tahun 400 M. 

Prosesnya tergolong pelik! Penulis dan istri pernah mendampingi tim terjemahan 

Alkitab di suatu suku. Istri memang mendalami dan mengajar bahasa Yunani di Sekolah 

Tinggi Teologi. Pihak donatur dan Lembaga Alkitab Indonesia ingin memastikan bahwa 

teks bahasa asli tetap dijunjung tinggi maknanya, ketika hendak diterjemahkan ke dalam 

bahasa lokal. 

Setelah prosesnya usai, penulis berperan sebagai fasilitator antara Lembaga 

Alkitab Indonesia dan gereja-gereja lokal yang melayani di wilayah tersebut. Yang 

penulis hendak katakan adalah bahwa prosesnya rumit. Seringkali menyaksikan 

perdebatan sengit antara para penerjemah lokal, bahkan sekalipun hanya untuk satu kata. 

Lewat perdebatan seru, akhirnya ada titik temu, dan dipandang sudah tepat. Namun 

setelah proses field test dilakukan (orang-orang lokal membaca dan memberi tanggapan) 

ternyata hasil sementara yang sudah digapai masih menuntut sejumlah perbaikan. Yang 

telah diterjemahkan diteliti oleh orang lain, kemudian hasil tersebut direvisi, lalu diuji di 

lapangan dengan mengambil sampel dalam sidang pembaca. Setelah itu baru direvisi lagi, 

dan hasilnya kemudian baru diterbitkan. Terjemahan sangat menolong, namun penting 

diingat bahwa keterbatasan bahasa bukanlah suatu rahasia. Bukan hal yang mustahil jika 

terjemahan kata atau frase tertentu dicapai dengan cara interpretasi, bahkan dengan 

penafsiran bias sekalipun. Itu sebabnya sangat mulia jika pengkhotbah masa kini dapat 

menggunakan bahasa asli saat mempersiapkan khotbah. Langkah ini dapat memotong 

jalur menafsir hasil tafsiran. Karena itu Stuart dan Gordon Fee berkata: “Perhatian 

pertama seorang penerjemah ialah memastikan bahwa teks Ibrani atau Yunani yang 

digunakannya sedekat mungkin kepada susunan kata yang asli yang ditulis oleh tangan-

 
18Doney, Kitab Yang Mengubah Dunia. 



Menyiapkan Khotbah Berpedoman Bahasa Asli 

39 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

tangan penulisnya.”19 Proses alih bahasa ini harus dikerjakan dengan penuh kesungguhan 

hati. Arie De Kuiper dalam buku Pergumulan Penerjemah Alkitab mengatakan: 

 

Penerjemahan bukanlah usaha mengganti kata dan frasa, tetapi 

mengkomunikasikan makna. Maka makna teks bahasa sumber harus ditentukan. 

Hal itu dilakukan dengan mempelajari kosa kata, gramatika, struktur kalimat, 

alinea dan konteks tulisan yang lebih luas, juga situasi komunikasi dan konteks 

kebudayaan dari teks bahasa sumber itu. Makna yang ditetapkan itu selanjutnya 

diungkapkan kembali dalam bahasa sasaran dengan memakai kosa kata dan 

susunan kalimat yang selaras dengan bahasa sasaran serta konteks 

kebudayaannya.20 

 

Selanjutnya Kuiper berkata: “Penerjemahan Alkitab sebagai suatu proses 

pengalihan pesan Alkitab dari bentuknya dan situasinya yang asli, ke dalam suatu bentuk 

yang mengungkapkan pesan tersebut dalam situasi yang berbeda waktu, tempat, dan 

kebudayaannya.”21 Jadi pada dasarnya merupakan perubahan bentuk. Bentuk bahasa 

sumber diganti dengan bentuk bahasa yang akan dituju. Yang dialihkan adalah arti, atau 

makna. Inilah yang merupakan unsur tetap yang ingin dipertahankan. Kalau kata yang 

perlu diterjemahkan tidak akan dimengerti dalam suatu bahasa dan kebudayaan, kata jenis 

dari benda itu dapat diganti dengan kata umum, di samping itu dapat ditambah penjelasan 

singkat mengenai bentuk atau fungsinya.  

 

Menilai Terjemahan 

Bagaimana mengetahui kalau sesuatu terjemahan itu sudah benar-benar baik? 

Bagi seseorang sesuatu terjemahan itu sudah baik, tetapi menurut orang lain, mungkin itu 

belum baik. Memang penilaian itu sangat subjektif dan relatif. Oleh sebab itu menilai 

sesuatu hasil terjemahan itu bukan hal yang mudah. 

Ada dua prinsip umum yang harus diperhatikan untuk menilai sesuatu karya 

terjemahan, yakni: pertama, kesetiaan kepada sumber aslinya dan kedua, sidang pembaca. 

Penting sekali untuk melihat apakah hasil dari terjemahan tersebut akan benar-benar 

dapat dipahami oleh sidang pembaca yang dimaksudkan. Sesuatu hasil terjemahan selalu 

nampak jelas bagi penterjemahnya, tetapi belum tentu demikian bagi pembacanya. 

Keabsahan terjemahan Kitab Suci yang dapat diperlakukan sebagai standar dan 

panduan pengajaran iman Kristen bisa ditandai dengan adanya pengakuan Yesus diakui 

sebagai Tuhan dan Juruselamat, bukan sebatas manusia biasa. Demikian juga dengan 

ajaran Trinitas/ keesaan ilahi Bapa dan Putra dan Roh tetap dijunjung tinggi. Keyakinan 

akan kelahiran Yesus melalui anak dara Maria juga menjadi ciri terjemahan yang baik; 

ajaran mengenai surga dan neraka tetap disampaikan dan bukan disamarkan? Perihal 

keselamatan lewat karya Kristus di kayu salib tetap dikumandangkan; dan kebangkitan 

serta kenaikkan Yesus ke sorga terdokumentasi dengan terang benderang. 

 
19Stuart, Hermeneutik. 
20Arie De Kuiper, Pergumulan Penerjemah Alkitab (Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 2003). 
21Ibid. 



Hasanema Wau 

 
40 

 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

Jika keragaman penafsiran merupakan kelaziman (bahkan keniscayaan) akibat 

dari keterbatasan data yang diperlukan, bagaimana dapat mengetahui penafsiran siapa 

yang paling tepat? Bukankah presuposisi dan keyakinan sang penafsir memainkan 

peranan penting? Sama seperti dalam berbagai komunikasi yang lain, faktor penting yang 

tidak boleh diabaikan adalah konteks dan konsistensi. 

Konteks. Seseorang pantang asal comot kata, frasa, atau kalimat, tanpa 

memperhatikan keseluruhan konteks yang ada. Arti sangat ditentukan oleh konteks. 

Sebagai contoh, kata “bisa” dapat berarti mampu atau racun ular, tergantung pada 

konteks pembicaraan. Seruan “awas” bisa menyiratkan sebuah ancaman atau peringatan 

biasa. Metafora “singa” bisa berarti positif (Yesus adalah singa dari Yehuda) atau negatif 

(Iblis berjalan keliling seperti singa yang mengaum). 

Konsistensi. Ketepatan sebuah penafsiran juga perlu diukur berdasarkan 

konsistensi dalam sebuah kitab, kumpulan kitab atau seluruh Alkitab. Hal ini didasarkan 

pada pertimbangan bahwa setiap penulis memiliki karakteristik tertentu, baik secara 

sastra (gaya penulisan) maupun teologi (tema-tema yang ditekankan). Setiap penafsiran 

yang bertabrakan dengan konsistensi sastra maupun teologis seorang penulis pasti tidak 

bisa dibenarkan. Setiap penafsiran yang bertentangan dengan ajaran Alkitab secara 

keseluruhan berarti tidak perlu dipertahankan. 

Dalam kasus teks-teks tertentu perlu mengedepankan sebuah prinsip: teks yang 

jelas menafsirkan teks yang kurang jelas. Hanya berkutat pada teks yang kabur bukanlah 

pilihan yang tepat. Alangkah baiknya mencari pencerahan untuk tema atau ide yang sama 

dari teks-teks lain yang lebih tidak diperdebatkan. 

 

Terjemahan Ulang 

Bahasa di mana pun, apakah arti kata, istilah, ungkapan dan pernakaian kata 

cenderung berubah. Seringkali, pengertian satu kata puluhan tahun yang lalu berbeda 

dengan tahun ini. Beberapa kata bahkan sudah tidak umum dipakai dan khalayak tidak 

mengerti lagi artinya. Lebih parah kalau artinya berubah sama sekali. Kalimat berikut 

adalah contoh terjemahan harfiah yang mengaburkan arti sebenarnya yang dimaksudkan 

dalam konteks bahasa asli, kebudayaan, dan sejarah penulis Alkitab: “Jika busur itu ada 

di awan,” (Kej. 9:16). Arti “busur” yang umum ditangkap pembaca adalah busur untuk 

memanah. Padahal arti yang dimaksudkan dalam teks Ibrani adalah pelangi. Jadi perlu 

diterjemahkan kembali sesuai pemahaman kini dan di sini. 

Seringkali terjemahan ulang menjadi sebuah tuntutan, karena bebarapa alasan, di 

antaranya: perkembangan dalam bahasa penerima; perkembangan penelitian teks sumber; 

perkembangan ilmu tafsir dan perkembangan ilmu terjemahan (science of translating). 

Sebagai contoh Yehezkiel 34:16 berbunyi: Yang hilang akan Kucari, yang tersesat akan 

Kubawa pulang, yang luka akan Kubalut, yang sakit akan Kukuatkan, serta yang gemuk 

dan yang kuat akan Kulindungi; Aku akan menggembalakan mereka sebagaimana 

seharusnya. (Terjemahan Baru). Sementara dalam versi Bahasa Indonesia Sehari-hari, 

untuk kata akan Kulindungi diterjemahkan akan Kubinasakan. Jelas bahwa frase mereka 

yang kuat merujuk kepada para pemimpin yang memeras kaum miskin. Maka sebagai 



Menyiapkan Khotbah Berpedoman Bahasa Asli 

41 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

usulan ketika melakukan revisi bisa “mengawasi.”  Terjemahan alternatif ini bisa berupa 

catatan kaki. 

Selain karena faktor perkembangan bahasa, aspek sosiolinguistik juga menjadi 

pertimbangan dalam melakukan terjemahan ulang. Kata-kata yang dianggap “tabu” 

dalam bahasa suku tertentu sedapat-dapatnya diganti dengan sinonim (persamaan arti 

kata). Misalnya “bujang” (1Sam. 2:13) dalam bahasa suku Batak itu memaki, maka lebih 

aman jika diterjemahkan “hamba.” “Tempik” (Jawa): “tempik sorak” (Yeh. 7:7), lebih 

ramah diterjemahkan “sorak-sorai.” Jika sorak-sorai (Yes. 16:10) sudah digunakan, maka 

bisa dengan kata lain, seperti “pekik gembira.” Kata “bahwasanya (Mzm. 136:1) lebih 

baik diterjemahkan dengan kata “sesungguhnya” (lebih lazim). Kata “perkara baik jika 

diterjemahkan dengan “perbuatan” dalam klausa “Tuhan telah melakukan “perkara” 

besar (Mzm. 126:2-3). Alasannya adalah karena “perkara” dewasa ini sering dimengerti 

sebagai “kasus” atau masalah, terutama dalam ranah pengadilan. Demikian juga dengan 

kata “korban” sebaiknya diterjemahkan dengan kata “kurban” (persembahan kepada 

Tuhan). “Korban” sebagai pemberian untuk menyatakan kasih dan kesetiaan. Tetapi 

“korban” juga bisa berarti orang, binatang dan sebagainya yang menjadi menderita (mati), 

mengalami kerugian akibat suatu kejadian perbuatan jahat dan sebagainya. 

 

Mempersiapkan Khotbah dari Bahasa Asli 

Alkitab tidak datang melalui email dari surga. Juga tidak didikte atau secara ajaib 

jatuh dari langit. Firman Allah datang kepada manusia dengan bahasa dan kultur yang 

dikenal oleh manusia, kata, tata bahasa dan semua hal lainnya. Dalam buku Gramatika & 

Sintaksis Bahasa Yunani Perjanjian Baru, pakar Perjanjian Baru, Doktor Petrus Maryono 

berkata: “Dalam hikmatnya, Roh Kudus tidak memimpin para penulis Perjanjian Baru 

untuk memilih bahasa sastra untuk menghasilkan karya mereka. Sebaliknya mereka justru 

menggunakan bahasa orang kebanyakan untuk menyampaikan Firman Tuhan.”22 Dengan 

cara ini manusia tidak bingung jika firman itu menyapa dan mendekati manusia dengan 

cara yang asing. Secara sederhana, firman yang hidup itu inkarnasi, menjadi sama dengan 

manusia dan diam di antara kita (bdk. Yoh. 1:1, 2, 14). Demikian juga berlaku bagi 

firman hidup yang tertulis. 

Mengapa penting mendekati Alkitab dalam bahasa Yunani dan Ibrani dalam 

mempersiapkan khotbah? Alasan yang sangat sederhana, yaitu supaya pengkhotbah 

maupun pendengar sedekat mungkin dengan teks aslinya. Menggunakan teks terjemahan 

dalam bahasa tertentu sah-sah saja. Yang kemudian perlu dipikirkan adalah bahwa proses 

terjemahan akrab dengan penafsiran. Jadi dari “bahasa asli” diterjemahkan (ada unsur 

interpretasi) ke dalam bahasa tertentu, kemudian pengkhotbah tafsir lagi, maka sudah 

semakin ada jarak dengan yang asli. Terlebih lagi jika sang pengkhotbah, sudah memiliki 

presuposisi, bisa jadi teologia yang dibangun secara pribadi maupun oleh denominasi 

gereja yang lebih lantang. Jika dari teks asli diterjemahkan ke dalam bahasa tertentu dan 

dari hasil terjemahan itu digunakan lagi sebagai dasar untuk menerjemahkan ke bahasa 

lainnya, tentu sudah terjadi penafsiran ulang. 

 
22Maryono, Gramatika & Sintaksis Bahasa Yunani Perjanjian Baru. 



Hasanema Wau 

 
42 

 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

Sebagai contoh: jika hanya menggunakan terjemahan bahasa Indonesia, membuat 

jarak dengan teks asli. Itu pun kalau tadinya para penerjemah Alkitab bahasa Indonesia 

menggunakan bahasa Ibrani atau Yunani secara langsung! Kenyataannnya penggagas 

awal terjemahan Alkitab ke dalam bahasa Indonesia adalah para utusan Injil dari Portugis 

dan Belanda, tentu dari bahasa yang mereka mengerti. Selain itu, karena terjemahan 

vulgata yang dapat diakses karena sering disalin hingga abad pertengahan, patut diduga 

ada pengaruhnya juga. 

Sangat baik sekiranya pengkhotbah memiliki kecakapan meracik khotbah 

langsung dari Alkitab bahasa Ibrani atau Yunani. Tetapi jika itu syarat mutlak, maka 

sedikit yang dapat diperbuat. Tidak berarti jika tiba jadwal khotbah, lalu membuka 

Alkitab bahasa Ibrani atau Yunani. Bicara bahasa asli Alkitab, seseorang sedang 

berurusan dengan  teks asli, apa yang tertulis dan bagaimana kata tersebut berlaku. 

Faktanya, sebaiknya diingat bahwa saat kamus Ibrani atau bahasa Semit lainnya 

mendaftar suatu arti dari sebuah kata, mereka mendaftar itu atas dasar penelitian mereka 

tentang bagaimana kata itu digunakan dalam konteksnya. Sebagai contoh, lihat kata bara, 

menciptakan. Etimologi hanya memberikan sedikit pertolongan dalam mengerti istilah 

ini. Penggunaannya akan menunjukan jangkauan artinya, karena jarang sekali satu 

definisi, seperti menciptakan dalam kasus ini, bisa dengan memadai memberikan 

pengertian istilah bagi eksegesis. Wajib mengetahui lebih banyak tentang jangkauan 

artinya, bagaimana kata ini digunakan dalam Alkitab. Istilah ini digunakan untuk 

pertama, ciptaan supernatural Allah terhadap alam semesta (langit, bumi, umat manusia, 

mahluk, angin, udara, dan lain-lain. Kedua, pembentukan suatu roh baru dan hati baru 

dalam seorang pendosa. Ketiga, pembentukan bangsa Israel, dan lain-lain. 

Di dalam setiap kategori pembaca atau menafsir harus mempelajari bagian-

bagiannya untuk melihat dengan tepat bagaimana Tuhan melakukan penciptaan atau 

pembentukan, cara yang Tuhan gunakan, dan apa hasil yang diinginkan dalam tindakan. 

Penafsir harus memiliki ritme yang sama dengan penulis dalam aspek-aspek berikut: 

Pertama, penafsir harus memiliki teks penulis (hal ini berarti perlu ada kritik teks). Kedua, 

penafsir harus mengerti bahasa, corak dan gaya bahasa sastra penulis (studi tata bahasa, 

gaya bahasa sastra dan pengertian kata). Ketiga, penafsir harus menyelami sejarah penulis 

–mengetahui latar belakang sejarah (geografis dan kebudayaan mutlak dibutuhkan). 

Keempat, penafsir harus memiliki konsep pandangan dunia yang sama dengan penulis 

teks. 

Mengartikan sebuah istilah tidak saja pada kedekatan konsep tetapi menanyakan 

apa yang sebenarnya dimaksudkan oleh pemakai istilah tersebut. Dapat disimpulkan 

bahwa eksegesa kontekstual adalah suatu usaha untuk menemukan kebenaran teologi di 

dalam Alkitab yang tidak saja berdasarkan pada metode ‘kaku’ yang sudah terpola dan 

terkondisi. Tetapi terbuka kepada beberapa metode yang lebih mengarah kepada konteks. 

 

Penggunaan Kata 

Perkembangan kata Yunani dan kata Ibrani bagi orang-orang dalam 

mengeksegesis kata, jauh berbeda dalam menemukan maknanya. Para pengkhotbah 



Menyiapkan Khotbah Berpedoman Bahasa Asli 

43 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

mudah memberikan pesan-pesan yang ditampilkan dalam arti-arti kata tertentu. Namun, 

harus berhati-hati untuk tidak melebihkan kata-kata atau untuk tidak lari dari konteks. 

Jangan sampai terperangkap dalam arena “menyampaikan atau menjelaskan apa yang 

tidak dikatakan oleh Alkitab.” 

Contoh berikut yang paling sering dikutip adalah: “Pencuri datang hanya untuk 

mencuri, membunuh dan membinasakan; Aku datang, supaya mereka mempunyai hidup, 

dan mempunyainya dalam segala kelimpahan” (Yoh. 10:10). Ada baiknya ayat ini 

diselidiki supaya tidak keluar dari konteksnya. Perhatikan terjemahan berikut untuk frasa 

“mempunyainya dalam segala kelimpahan.” Dalam beberapa terjemahan fullest measure 

(CJB); overflowing abundance (MIT); and may have that which is excellent (MRD); My 

purpose is to give them a rich and satisfying life. (NLT). Ayat ini harus dilihat secara 

jujur dan alkitabiah, agar dapat memahami kebenaran secara utuh  

 

Kata “Hidup“ 

Dalam Alkitab ada 2 kata yang dapat diterjemahkan “hidup” yaitu: "bios," (baca: 

bios) dan "zwh” (baca: zoe). Yohanes 10:10 menggunakan kata “zwh” (a) “bios” adalah 

hidup yang dimiliki oleh semua mahluk hidup apakah itu manusia, binatang ataupun 

tumbuhan. Melaluinya kita mengenal istilah “biologi.” (b) “bios” mencari makan, 

berkembang biak, dan seterusnya sampai pada satu titik kematian (c) Dalam konteks 

hidup manusia, “bios” bisa digambarkan bagaimana manusia bekerja mencari uang untuk 

melangsungkan kehidupan yang layak, menikah, memiliki keturunan dan seterusnya 

sampai meningggal.  

Orang percaya Yesus memiliki “zwh” hidup dengan segala kekayaan dan kualitas 

hidup sebagai manusia yang sesungguhnya - memiliki arti untuk kekekalan. (a) “zwh” 

selalu berbicara tentang kehidupan dalam hubungannya dengan Tuhan; selalu 

berhubungan dengan hal rohani dan segala makna yang mampu diberikan untuk orang 

lain dan Kerajaan Allah (b) “zwh” tidak bersentuhan dengan hal yang bersifat fisik atau 

yang sementara; tidak membahas lamanya hidup/segala prestasi yang mungkin dapat 

diraih (c) Dalam Yohanes 3:16  “…setiap orang yang percaya kepada Yesus, tidak binasa 

melainkan beroleh hidup yang kekal…hidup yang kekal” (kata zwh) d) Artinya: hidup 

kekal yang Tuhan janjikan bukan sekedar hidup di surga nanti, namun hidup yang kekal 

dimulai saat kita menerima Yesus. Saat kita menerima Yesus sebagai Tuhan, kita 

memiliki “zwh” dengan segala kualitasnya, seseorang memiliki kehidupan Yesus, yaitu 

kehidupan yang berkualitas dan menjadi berkat. (e) Secara materi Yesus dan para 

pengikut-Nya tidak dipandang berkelimpahan. (f) Yesus: "Serigala mempunyai liang dan 

burung mempunyai sarang, tetapi Anak Manusia tidak mempunyai tempat untuk 

meletakkan kepala-Nya." (Mat. 8:20) (g) Harta kita yang sesungguhnya adalah “swteria” 

(baca: soteria) melalui karya Kristus, harta di surga (aman dari ngengat dan karat). (h) 

Dunia bukanlah tanah air seorang tebusan Kristus! Jadi pandangan harus selalu tertuju 

kepada kekekalan. (Kebenaran ini dapat memerdekakan dan melepaskan seseorang dari 

segala ikatan dunia; mata dapat melihat kekayaan kemuliaan dari harta surgawi yang tidak 

ternilai. 

 



Hasanema Wau 

 
44 

 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

Dari Konteks 

Ayat tersebut sedang berbicara tentang fakta. (a). Pencuri (iblis) datang untuk 

mencuri, membunuh, dan membinasakan. (b). Kenyataan: iblis justru datang untuk 

memberi kelimpahan, kekayaan, kesembuhan, biar usaha lancar dan segala hal yang 

bersifat fisik menjadi mudah. (Tuhan Yesus pernah menghadapi tawaran seperti itu ketika 

Ia dicobai iblis – Mat. 4). (c). Faktanya banyak orang sakit datang ke tempat-tempat 

tertentu untuk meminta kesembuhan, kelimpahan, lancar usaha, dan lain-lain. (d). Lalu 

apa yang dicuri iblis, apa yang dirusak, apa yang dibinasakannya….? (renungkan secara 

jujur). Dalam teks dimaksud Tuhan Yesus sedang berbicara tentang fakta bahwa 

pekerjaan iblis adalah mencuri, membunuh dan membinasakan bukan daging, bukan 

uang, bukan harta (ada pengecualian). Faktanya: (a). Iblis tawarkan kelimpahan materi, 

kekayaan, usaha lancar, dunia dan segala keindahannya (namun dia membunuh rohani) - 

Materialisme. (b). Iblis menawarkan apa yang sangat dirindukan seperti kedudukan dan 

ketenaran (namun dia merusak hubungan sang murid dengan Tuhan) – Hedonisme. 

 

Kata “Kelimpahan” 

Kata kelimpahan dalam teks menggunakan kata “περισσός” (baca: perissos)” 

yang berarti (a). berkelimpahan, sampai meluber (tidak terukur, tidak ternilai – super 

abundant in high quality. (b). Akar kata περισσός itu digambarkan seperti domba yang 

dibawa ke padang rumput yang hijau dan sangat lebat. Dalam Yohanes 10 Yesus 

menggunakan perumpamaan bahwa orang-orang pilihan-Nya adalah domba-domba-Nya. 

(c). Kekayaan dan kelimpahan seperti apa yang tidak dapat diukur (περισσός) …? Semua 

kekayaan yang ada di dunia pasti bisa diukur, bukan…? (d). Apakah kekayaan rohani bisa 

diukur? (e). Tuhan Yesus juga pernah mengatakan bahwa para murid akan menuai 100 

kali lipat, 60 kali lipat, dan 30 kali lipat (Mat. 13:23). (f). Teks berbicara tentang penabur, 

menjelaskan apa artinya benih yang ditabur… (Firman Tuhan). Ketika Firman itu 

diterima dengan sukacita, Firman itu menyatu dan menjadi hidup dalam hidup, maka itu 

akan berbuah 100, 60, 30 kali lipat. (g). Seseorang menjadi berkelimpahan karena Firman 

Tuhan itu membentuk karakter, membentuk keinginan dan kehendak untuk memberikan 

yang terbaik untuk Tuhan dalam pekerjaan, pelayanan, keluarga, masyarakat, dan dalam 

setiap aspek hidup. (h). Murid Kristus menjadi pribadi yang unggul, berkualitas dan kuat 

karena kuasa Firman Tuhan. (i). Firman Tuhan itulah harta yang sesungguhnya, lebih 

berharga dari emas perak, tidak dapat diukur oleh timbangan apa pun, oleh teori 

metodologi penelitian mana pun. Itulah yang disebut “περισσός” atau berkelimpahan.  (j). 

Yesus yang adalah Allah sendiri harus datang ke dunia (tidak ada jalan lain) untuk 

memberikan berkat kehidupan yg memiliki kualitas hidup, berkelimpahan seperti hidup 

Yesus, yang membawa arti buat orang lain, dan Kerajaan Allah.  (k). Hidup dalam 

kelimpahan seperti inilah yang Yesus janjikan bagi setiap orang percaya. 

 

Satu Kitab Dua Perjanjian 

Berdasarkan pengalaman dan pengamatan sepanjang melayani dalam pekerjaan 

Tuhan, penulis berpendapat bahwa kelangkaan khotbah dari Perjanjian Lama bukan 



Menyiapkan Khotbah Berpedoman Bahasa Asli 

45 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

sebuah rahasia. Sidney Greidanus menulis sebua buku dengan judul Preaching Christ 

From The Old Testament yang menyoroti langkanya khotbah yang dibangun dari 

Perjanjian Lama. Jika pun ada, Greidanus mencium pembiasan atau penyimpangan. 

Beliau berkata: “Banyak sekali cerita menyedihkan tentang para pengkhotbah yang 

memutarbalikkan teks Perjanjian Lama supaya secara ajaib dapat sampai di Golgota. 

Akan tetapi, menafsirkan ayat-ayat Kitab Suci secara keliru dengan tujuan untuk 

memberitakan Kristus hanya akan melemahkan otoritas dari berita yang disampaikan.”23 

Kelangkaan ini memang cukup beralasan! Sebut saja adanya kritik terhadap sumber, 

kritik bentuk, dan sejarah agama dalam Perjanjian Lama. Perjanjian Lama dipelajari 

hanya untuk mengetahui sejarah Israel, kesusasteraan dan agamanya. Faktanya adalah 

bahwa Alkitab Perjanjian Lama bukan tentang sejarah Israel semata, tetapi lebih 

mengetengahkan karya Allah dalam mempersiapkan alam semesta dan bagaimana Dia 

berurusan dengan seluruh ciptaan-Nya. Akibatnya orang-orang kini dan di sini tidak 

menikmati sajian dari Perjanjian Lama secara umum dan bahkan tidak terlalu 

memahaminya, sehingga asing untuk dikhotbahkan. 

Kelangkaan berkhotbah dari Perjanjian Lama juga bersentuhan dengan kerumitan 

sejarah budaya dimana ada jurang pemisah yang tajam antara budaya Perjanjian Lama 

dan budaya pendengar masa kini, sehingga dianggap tidak relevan. Juga terdapat 

kesulitan teologis. Ada anggapan bahwa Allah dalam Perjanjian Lama berbeda dengan 

Allah dalam Perjanjian Baru. Allah di dalam Perjanjian Lama bersifat kejam, 

memusnahkan semua orang Kanan tanpa belas kasihan, dan Allah dalam Perjanjian Baru 

penuh belas kasihan dan rela berkorban. Berikut adalah adanya kesulitan etis atau 

pengajaran etika. Perjanjian Lama mengajarkan agar mengasihi sesama dan membenci 

musuh. Perjanjian Baru mengajarkan agar mengasihi musuh dan berdoa bagi mereka. 

Terakhir, adanya kesulitan praktis, yaitu luasnya studi terhadap Perjanjian Lama dan 

membutuhkan perjuangan yang luar biasa untuk menafsirkannya. Apakah pemberita 

firman didikte oleh beberapa kesulitan tersebut? Greidanus berkata: 
 

Meskipun ada rintangan-rintangan yang besar, ada banyak alasan mengapa 

Pendeta harus berkhotbah dari Perjanjian Lama:(1) Perjanjian Lama bagian dari 

kanon Kristiani, (2) Perjanjian Lama mengungkapkan sejarah penebusan yang 

membawa kepada Kristus, (3) Perjanjian Lama menyakan kebenaran- kebenaran 

yang tidak ditemukan dalam Perjanjian Baru, (4) Perjanjian Lama membantu kita 

memahami Perjanjian Baru, (5) Perjanjian Lama menghindarkan kesalapahaman 

terhadap Perjanjian Baru dan (6) Perjanjian Lama membantu kita memahami 

Kristus dengan lebih baik.24 

 

Tentu saja Perjanjian Lama tidaklah lengkap tanpa Perjanjian Baru. Sebuah 

sejarah penebusan dalam pribadi Yesus Kristus menyatukan kedua Perjanjian itu. Dua 

Perjanjian merupakan satu kesatuan utuh, bukan dua. Dengan demikian dapat 

disimpulkan bahwa Perjanjian Lama harus ditafsirkan bukan hanya dalam konteksnya 

 
23Sidney Greidanus, Preaching Christ From The Old Testament (Bandung: Kalam Hidup, 2009). 
24Ibid. 



Hasanema Wau 

 
46 

 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

sendiri, melainkan juga dalam konteks Perjanjian Baru. Dalam buku The Bible Jesus 

Read,  Philip Yancey mengatakan: 

 

Itu adalah Kitab Suci yang dibaca Yesus. Dalam halaman-halamannya, Ia 

menelusuri setiap fakta penting tentang Diri-Nya dan misi-Nya. Ia mengutip dari 

sana untuk mengakhiri kontroversi dengan lawan-lawanNya seperti orang Farisi, 

Saduki, atau Iblis sendiri. Gambaran-Domba Allah, gembala, tanda Yunus, batu 

yang dibuang para pekerja – yang digunakan Yesus untuk menggambarkan Diri-

Nya diambil langsung dari halaman-halaman Perjanjian Lama.25 

 

Namun kecenderungan untuk menghindari khotbah dari Perjanjian Lama nyata, 

padahal porsinya sangat besar. Dari 1189 pasal dalam satu kitab ini, 929 pasal di 

antaranya terdapat dalam Alkitab Perjanjian Lama. Jika kecenderungan ini dibiarkan 

maka akibat yang menyedihkan bisa terjadi, misalnya komunitas orang percaya tidak 

dapat melihat bahwa kehidupan, pelayanan, kematian dan kebangkitan Yesus itu jelas 

sudah diantisipasi jauh sebelum peristiwa-peristiwa itu terjadi. Padahal gagasan tentang 

Kristologi atau Mesianis hanya dapat diperoleh dari kesungguhan mempelajari, 

membaca, mengajarkan, dan mengkhotbahkan Perjanjian Lama. Walter C. Kaiser dalam 

buku Berkhotbah dan Mengajar dari Perjanjian Lama berkata: 

 

“Menolak Perjanjian Lama dan membatasi ruang lingkup studi Anda hanya pada 

Perjanjian Baru, secara logis akan menimbulkan pertanyaan ini: “Bagaimana saya 

dapat memercayai apa yang dikatakan Alllah secara menyeluruh dalam 

Pernjanian Baru kalau saya cenderung tidak memercayai apa yang dikatakan-Nya 

dalam Perjanjian Lama?”26 

 

Setiap detail Alkitab memiliki kuasa! Semua bagian dalam satu dan lain cara 

merefleksikan aspek-aspek dari struktur iman yang sangat normatif bagi iman dan praktik 

kehidupan Kristen. Jika Perjanjian Lama tidak dikhotbahkan, maka logis kalau muncul 

kekuatiran  memudarnya pengetahuan tentang Perjanjian Lama di kalangan orang 

Kristen, dan bisa lenyap sama sekali dari kebudayaan populer. Tentu saja pada waktu 

jemaat Kristen mengembangkan pengaruhnya ke Siria, Asia Kecil dan Afrika Utara, dasar 

untuk pemberitaan dan pengajaran Kristen adalah Perjanjian Lama, karena belum ada 

catatan-catatan Perjanjian Baru. Perjanjian Lama itulah yang ditafsir oleh Yesus. A. 

Hubard dan kwan-kawan berkata: 

 

Kristus mengakui otoritas penuh dan sifat yang mengikat dari Kitab Suci. Namun, 

Dia menyatakan diri sebagai penafsir Kitab Suci yang sejati. Meskipun Dia 

berselisih paham dengan para pemimpin Yahudi dalam banyak hal, namun 

Perjanjian Baru tidak memberikan bukti bahwa ada konflik mengenai masalah 

 
25Philip Yancey, The Bible Jesus Read (Tangerang: Gospel Press, n.d.). 
26Walter C Kaiser, Berkhotbah Dan Mengajar Dari Perjanjian Lama (Bandung: Kalam Hidup, 2009). 



Menyiapkan Khotbah Berpedoman Bahasa Asli 

47 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

pengilhaman atau otoritas Perjanjian Lama. Sebaliknya, Kristus sering mengutip 

Perjanjian Lama (“Kitab-kitab Suci”) sebagai dasar pengajaran-Nya.27 

 

Injil bisa dibaca sebagai teks-teks tersendiri, namun di luar pengenalan yang 

memadai akan Perjanjian Lama pasti kehilangan banyak lapisan harta karun di dalamnya. 

Tanpa terkecuali, setiap penulis Perjanjian Baru menulis tentang karya “baru” Kristus di 

bumi dan pada saat bersamaan memandang karya “lama” yang lebih dulu ada. 

Sebuah kehormatan untuk membaca dan mempelajari Perjanjian Lama, karena 

Kitab Suci yang sama dibaca dan digunakan oleh Yesus. Perhatikan ketika Yesus masuki 

tempat ibadah dan mengajar. Lukas 4:16-17 mencatat: “....dan menurut kebiasaan-Nya 

pada hari Sabat Ia masuk ke rumah ibadat, lalu berdiri hendak membaca dari Alkitab. 

Kepada-Nya diberikan kitab nabi Yesaya dan setelah dibuka-Nya, Ia menemukan nas, di 

mana ada tertulis: ...” 

Yesus menghormati tiap titik dan huruf dalam Kitab Suci yang dijunjung tinggi 

oleh komunitas Ibrani. Philip Yancey berkata: “Saat ini kita memerlukan pengalaman 

“jalan Emmaus” secara terbalik. Para murid tahu tentang Musa dan para Nabi, tetapi tidak 

bisa memahami bagaimana hubungan mereka dengan Yesus Kristus. Gereja modern 

mengenal Yesus Kristus, tetapi dengan cepat kehilangan pemahaman tentang kitab-kitab 

Musa dan para Nabi.”28 Tepat yang dikatakan oleh Walter Kaiser, demikian: 

“Sebagaimana yang telah kita lihat, orang-orang percaya Perjanjian Baru yang mula-mula 

menguji apa yang telah mereka dengar dari Yesus dan murid-murid-Nya dengan apa yang 

tertulis dalam Perjanjian Lama.”29 Geirdanus berkata: 

 

Intinya adalah bahwa kita tidak boleh menciptakan perpecahan antara Perjanjian 

Lama dan Perjanjian Baru, lalu tergesa-gesa mencari kesinambungan untuk 

menyampaikan pesan Kristen. Sebaliknya, kita harus mulai dengan 

kesinambungan dari kasatuan sejarah penebusan, yang bergerak dari perjanjian 

yang lama, kepada perjanjian Baru, dan satu kitab suci yang terdiri dari dua 

perjanjian.30 

 

Bencana Di Depan Mata 

Ada bahaya yang patut diwaspadai dalam penggunaan bahasa asli Alkitab dalam 

menyajikan khotbah. Dalam mempersiapkan khotbah wajib hukumnya untuk berinteraksi 

dengan bahasa asli, meskipun dalam pengetahuan dasar. Namun penting mengetahui 

perbedaannya ketika sudah sudah di mimbar untuk berkhotbah.  

 

Mimbar Gereja Bisa Menjadi Panggung 

Motivasi dalam berkhotbah harus dijaga ketat. Sebuah tinjauan bahasa asli (Ibrani 

atau Yunani) dapat menjadi jalan tol, bebas hambatan melambungkan ego. Mimbar gereja 

 
27F.W. Lasor, W.S. & Hubbard, D.A. & Bush, Pengantar Perjanjian Lama 1 (Jakarta: BPK Gunung Mulia, 

2011). 
28Yancey, The Bible Jesus Read. 
29Kaiser, Berkhotbah Dan Mengajar Dari Perjanjian Lama. 
30Greidanus, Preaching Christ From The Old Testament. 



Hasanema Wau 

 
48 

 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

dapat menjelma menjadi panggung pembuktian diri. Ada godaan untuk merasa bahwa 

“pengkhotbah tahu sesuatu yang pendengar tidak tahu.” Dengan kata lain si pemberita 

firman mengerti sesuatu yang tersembunyi atau rahasia bagi audiens. Motif semacam ini 

berjasa menciptakan jarak antara pendengar dan pengkhotbah. Semua yang berurusan 

dengan bahasa asli teks lebih tepat di meja belajar atau di perpustakaan, ketika sedang 

mempersiapkan khotbah. Jika pelayanan firman menjadi panggung godaan untuk 

menuntut (pujian, tepuk tangan, atau bahkan keuntungan pribadi) terbuka lebar. 

Melaluinya ekspresi “aku bisa” bercampur dengan kebanggaan karena lampu sorot yang 

terarah dan berpusat di panggung. 

Perlu ditegaskan bahwa ketika seseorang menggunakan bahasa asli Alkitab dalam 

meracik dan menyampaikan khotbah sama sekali bukan untuk membuat para pendengar 

terkesan terhadap khotbah yang disampaikan. Bukan untuk melambungkan rasa bangga 

dengan decak kagum sinyal kekaguman para pendengar. Aktivitas penggunaan bahasa 

asli Alkitab lebih baik terjadi di ruang kerja atau di meja belajar, pada waktu 

mempersiapkannya. Hindari untuk melakukan hal serupa saat menyampaikan khotbah. 

Ingat bahwa ilmunya masih berupa resep dan khotbah yang disampaikan itulah hidangan 

sesungguhnya. Keluar dari sasaran jika si pengkhotbah berusaha untuk memberi kesan 

bahwa dia berpendidikan dan berpengetahuan tinggi. Camkan itu! Tetapi apakah yang 

tidak memiliki kecakapan dalam bahasa asli teks, kiamat bagi dia? Tidak! William Kein 

dan kawan-kawan dalam buku Introdukction to Biblical Interpretation 1 berkata: 

 

Orang percaya yang tidak memiliki kecakapan dalam bahasa asli Alkitab, namun 

kalau mau memperlengkapi diri dengan pengetahuan dan pelatihan dalam hal 

studi-studi sejarah, budaya dan teologi biblika, akan menjadi orang yang dapat 

menjelaskan makna dari hampir semua ayat yang ada, bahkan ayat-ayat dari 

bagian tulisan yang sulit dan kontroversi.31 

 

Apresiasi terhadap Alkitab Ternoda 

Jemaat yang selama ini menggunakan Alkitab versi terjemahan dalam bahasanya 

sendiri dirangsang untuk melakukan penilaian. Misalnya ketika pelayan firman berkata, 

kata ini sebenarnya lebih tepat diterjemahkan dengan bla-bla-bla, pasti nalarnya tergelitik, 

jika tidak terganggu. Neil Cole: “Dengan menjelaskan bagaimana bahasa asli 

menyingkapkan makna yang sebenarnya dari Alkitab, para pengajar Alkitab ini membuat 

orang-orang awam berpikir bahwa membaca Alkitab dalam bahasa Inggris saja tidak 

cukup untuk memahami kebenaran.” Ironisnya, dengan berusaha mempertahankan pesan 

dalam Alkitab yang memiliki otoritas, tanpa disadari kita telah mengurangi dampak dari 

pesan ini.32 Tepat untuk mengatakan bahwa para sarjana Alkitab telah mengambil Kitab 

Suci dari orang-orang biasa, membedah dan ditundukkan di bawah teori akademis, 

sehingga orang awam akan berkata: ternyata Alkitab yang saya gunakan selama ini lebih 

rendah nilainya dibandingkan dengan Kitab yang digunakan oleh pengkhotbah ini. 

 
31William W.dkk Klein, Introdukction to Biblical Interpretation 1 (Malang: Literatur SAAT, 2016). 
32Neil Cole, Organic Leadership (Yogyakarta: Andi Offset, 2010). 



Menyiapkan Khotbah Berpedoman Bahasa Asli 

49 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

Penjelasan dan presentasi yang rumit mengenai detail-detail bahasa Ibrani dan 

Yunani mendominasi khotbah-khotbah seperti ini. Sangat disayangkan, walaupun orang-

orang yang pulang terpesona oleh kecakapan menelusuri bahasa asli Alkitab, kehidupan 

mereka tetap tidak tersentuh, dan mereka diyakinkan bahwa mereka tidak pernah dapat 

mempelajari Alkitab bagi diri mereka sendiri melainkan hanya perlu kembali setiap hari 

Minggu untuk mendengarkan yang kompeten dalam hal menafsir. 

Seseorang melukai dengan sebuah pujian: “Saya suka mendengar khotbah Anda, 

setelah saya melihat pemahaman yang Anda dapatkan dari bahasa asli, saya menyadari 

bahwa Alkitab bahasa Indonesia saya merupakan bacaan yang hampir tidak bermanfaat.” 

Menjelaskan pada jemaat tentang Alkitab, tetapi orang ini dikeluarkan dari Alkitabnya! 

Secara alami, seseorang yang awam dalam bahasa asli Alkitab pasti akan 

mengalami kesulitan yang lebih besar dalam menangani tata bahasa dan sintaksis. 

Peringatan dalam penggunaan bahasa asli Alkitab, pertama, perlu menjauhkan diri dari 

penggunaan kata-kata Ibrani atau Yunani ketika sudah di mimbar. Jika para pendengar 

asing dengan bahasa Ibrani maupun bahasa Yunani, lalu mengapa menggunakan bahasa 

Yunani dan Ibrani dalam khotbah? 

Kedua, kalau pun dirasa perlu menggunakan bahasa Yunani atau Ibrani, 

hendaklah sebatas untuk menjelaskan teks dari mana khotbah dibangun, hindari referensi 

bahasa Ibrani atau Yunani secara berlebihan. Lakukanlah proses eksegesa sementara 

mempersiapkan khotbah dan hanya menggunakan bahasa Yunani dan Ibrani ketika hal 

itu penting untuk mengkomunikasikan teks. Dalam banyak kesempatan, sejumlah 

pengkhotbah yang maniak menggunakan bahasa Yunani dan Ibrani dalam berkhotbah 

tidak mahir bahasa Yunani dan Ibrani, sebaliknya banyak pengkhotbah yang cakap dalam 

bahasa Yunani dan Ibrani tidak menggunakan bahasa Yunani dan Ibrani pada saat 

berkhotbah. 

Ada pengecualian jika percakapan terjadi dalam sebuah seminar atau lokakarya. 

Penulis pernah menyampaikan materi dalam seminar yang dihadiri oleh tokoh lintas 

agama baik yang diselenggarakan oleh Kementerian Agama Republik Indonesia atau pun 

Lembaga non pemerintah seperti Lembaga Islamic Relief. Penulis mempersiapkan materi 

sedemikian rupa disertai penggunaan beberapa kalimat bahasa Ibrani dan Yunani. Untuk 

apa? Hendak mengetengahkan kenyataan bahwa Alkitab juga ada bahasa aslinya. 

Beberapa peserta secara spontan nyeletuk: “Oh ada toh bahasa aslinya?” Tetapi berkali-

kali penulis bicara di kalangan internal tokoh dan warga gereja, tidak melakukan hal yang 

sama. Penggunaan bahasa asli lebih ke arah persiapan, untuk penggalian mendalam. 

 

Implikasi 

Mempersiapkan khotbah yang sesuai atau setidaknya mendekati maksud penulis 

perdana, tentu saja bersentuhan langsung atau terkait erat dengan bahasa asli teks tersebut 

ditulis. Sebagai seorang pengkhotbah idealnya memiliki kecakapan dalam menggunakan 

bahasa asli, meskipun baru sebatas tuntutan minimum, misalnya mampu membaca bahasa 

asli teks. Belajar secara formal maupun non-formal sangat bermanfaat dalam proses ini. 

Bahwa telah tersedia banyak versi terjemahan, namun harus diakui bahwa saat 

diterjemahkan pun, seringkali melalui tahapan interpretasi. Dengan pemahaman tentang 



Hasanema Wau 

 
50 

 

Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

bahasa asli teks, seorang hamba Tuhan diharapkan dapat mengkhotbahkan apa yang 

dimaksud oleh penulis, namun tetap segar kini dan di sini.  

 

Rekomendasi untuk Penelitian Lanjutan 

Fokus tulisan ini adalah mempersiapkan khotbah dengan berpedoman bahasa asli 

teks. Perhatian penulis mengarah kepada penggunaan bahasa asli teks dimana khotbah 

tersebut dibangun. Langkah ini diperlukan supaya khotbah masa kini seirama dengan apa 

yang diuraikan oleh penulis asli teks yang sepenuhnya diinspirasi oleh Roh Kudus. 

Untuk penelitian lebih lanjut, penulis berpendapat dan merekomendasikan agar 

penelusuran genre kitab menjadi perhatian utama. Sebagaimana diketahui bahwa para 

penulis Alkitab menulis dengan menggunakan tipe sastra yang beragam, di antaranya, 

hukum, narasi, puisi, nubuatan, apokaliptik, perumpamaan, hikmat, surat dan sebagainya. 

Dengan menyelidiki tipe-tipe sastra ini, pengkhotbah dapat menjelaskan apa yang 

merupakan denyut jantung penulis asli teks. 

 

KESIMPULAN 

Seorang pengkhotbah harus berupaya agar firman yang disampaikan dalam setiap 

ibadah tetap seirama dengan apa yang dimaksud oleh penulis teks aslinya. Namun, pada 

saat yang sama tetap memerhatikan agar khotbah dapat menjadi hidangan segar, sehat, 

dan lezat, kini dan di sini. Bukan rahasia lagi bahwa ada tipe pengkhotbah yang asyik 

dengan seni menafsir teks tanpa menggubris apakah bersentuhan dengan kehidupan 

jemaat sehari-hari atau tidak. Irisan lain adalah sebagian pengkhotbah gemar dengan 

aplikasi kekinian, walaupun di luar restu teks yang sedang dibahas. Pesan teks tenggelam 

oleh berbagai cerita yang dikemas dengan istilah kesaksian dan ilustrasi zaman now, 

sayangnya paceklik kesetiaan pada teks, bahkan sekiranya pun para pendengar bersorak 

pertanda senang dan “merasa” diberkati. 

Demi mencapai sasaran ini, berkiblat kepada bahasa asli teks Alkitab menolong 

untuk menyelami pikiran dan hati penulis teks. Sebagaimana diketahui bahwa Alkitab 

Perjanjian Lama disajikan dalam bahasa Ibrani, sementara Perjanjian Baru disuguhkan 

dalam bahasa Gerika (Yunani). Terjemahan Alkitab dalam berbagai bahasa suku bangsa 

di planet bumi ini sungguh memesona. Ajaib! Melaluinya para pembaca dapat memahami 

firman Tuhan dalam bahasa sendiri. Getarannya lebih nendang! Namun, harus diingat 

bahwa ketika penerjemah, baik sebagai individu maupun secara kelompok 

menerjemahkan setiap teks, sesungguhnya telah terjadi proses “penafsiran” meskipun 

dalam lingkup yang relatif sederhana. Kenyataan ini seharusnya mendorong sang 

pengkhotbah untuk berinteraksi dengan bahasa asli teks, ketika meracik sebuah khotbah. 

Tidak ada cahaya yang terpancar dari bola lampu yang kabelnya putus. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Penulisan naskah ini berkembang melalui dukungan akademik yang diberikan 

oleh Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia Yogyakarta. Iklim diskusi yang terbuka 

sangat membantu penulis dalam merumuskan dan mempertajam gagasan. Masukan dari 



Menyiapkan Khotbah Berpedoman Bahasa Asli 

51 
Predica Verbum: Jurnal Teologi dan Misi, 2 (1), 2022: 30-51 

para reviewer memberi arah yang jelas bagi penyempurnaan isi tulisan. Proses 

penyuntingan oleh tim editor turut memastikan naskah ini tersaji secara runtut dan mudah 

dipahami. 

 

RUJUKAN 

Austen, Simon. “Mengajarkan Dan Mengkhotbahkan Kitab Efesus: Dari Teks Ke 

Khotbah.” Diligenlia Vol. 2 No. (2020): 124–25. 

Cole, Neil. Organic Leadership. Yogyakarta: Andi Offset, 2010. 

Doney, Merly. Kitab Yang Mengubah Dunia. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2016. 

Ferguson, Everett. Backgrounds of Early Christianity. Malang: Gandum Mas, 2017. 

Greidanus, Sidney. Preaching Christ From The Old Testament. Bandung: Kalam Hidup, 

2009. 

Kaiser, Walter C. Berkhotbah Dan Mengajar Dari Perjanjian Lama. Bandung: Kalam 

Hidup, 2009. 

Klein, William W.dkk. Introduction to Biblical Interpretation 1. Malang: Literatur 

SAAT, 2016. 

Kosasih, Andri. Kembali Kepada Khotbah Ekspositori. Vol. 2 No. (2001). 

———. “Khotbah Situasional: Mengenal Metode Khotbah Harry Emerson Fosdick.” 

Veritas Vol. 9 No. (2008). 

———. “Membuat Aplikasi Khotbah Yang Efektif.” Veritas Vo. 11 No. (2010). 

Kuiper, Arie De. Pergumulan Penerjemah Alkitab. Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia, 

2003. 

Lasor, W.S. & Hubbard, D.A. & Bush, F.W. Pengantar Perjanjian Lama 1. Jakarta: BPK 

Gunung Mulia, 2011. 

Maryono, Petrus. Gramatika & Sintaksis Bahasa Yunani Perjanjian Baru. Yogyakarta: 

STTII Yogyakarta, 2016. 

Noorsena, Bambang. The Dead Sea Scolls – Mengguncang Atau Mendukung 

Kekristenan? Malang: ISCS, 2013. 

Stuart, Douglas dan Gordon D.Fee. Hermeneutik. Malang: Gandum Mas, 2015. 

Yancey, Philip. The Bible Jesus Read. Tangerang: Gospel Press, n.d. 

 


